# GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES.

Published under the Authority of the Government of His Highness the Maharaja Gaekwad of Baroda.

GENERAL EDITOR:

B. BHATTACHARYYA, M. A., Ph. D.,

Rājaratna.

No. LXXVIII

गणिततिलकं सवृत्तिकम्।

# GANITATILAKA

ΒY

# SRĪPATI

With the Commentary of

## SIMHATILAKA SŪRI

7679

### CRITICALLY EDITED

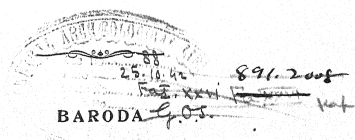
WITH INTRODUCTION AND APPENDICES

 $\mathbf{B}\mathbf{Y}$ 

# H. R. KĀPADĪĀ, M. A.,

FORMERLY ASSISTANT PROFESSOR OF MATHEMATICS, WILSON COLLEGE,
BOMBAY, AND SOMETIMES POST-GRADUATE LECTURER AT THE
BHANDARKAR ORIENTAL RESEARCH INSTITUTE, POONA.

Sa5G Syi/kap



ORIENTAL INSTITUTE

1937

| OENTRAL  | ARUHAR  | OLUGICAL                                |
|----------|---------|-----------------------------------------|
| LIBRA    | HA ZEM  | DELHI.                                  |
| Acc. No. | 7.9.7.9 | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * |
| Date     | 11-12-5 | 7                                       |
|          |         |                                         |
|          | Sri/Ka  | p                                       |

Printed by Ramchandra Yesu Shedge, at the Nirnaya Sagar Press, 26-28, Kolbhat Street, Bombay.

Published by Benoytosh Bhattacharyya, Director, Oriental Institute on behalf of the Government of His Highness the Maharaja Gaekwad of Baroda, at the Oriental Institute, Baroda.

Price Rs. 4-0-0.

### INTRODUCTION

Various attempts have been made up till now to define Mathematics but none seems to have been universally accepted. So I think it is here needless for me to define it. I would also like to refrain from dilating upon its origin, importance and value.

It is a well-recognized fact that among the different sciences Mathematics occupies a unique place, as it happens to be the only exact science. The Greeks had an unflinching faith in its educational value, and they considered it essential for any individual to study this important subject before he or she was allowed to enter the field of philosophy.

In this connection it may be added that the Indians in general and the Jainas in particular have not been behind any nation in paying due attention to this subject. This is borne out by Ganitasārasaṅgraha¹ (v. 9-15) of Mahāvīrācārya (850 A. D.) of the southern school of Mathematics. Therein he points out the usefulness of Mathematics or "the science of calculation" regarding the study of various subjects like music, logic, drama, medicine, architecture, cookery, prosody, grammar, poetics, economics, erotics etc.

### PLACE OF MATHEMATICS IN JAINISM

The sacred works of the Jainas had been originally composed with a view to provide for every āgama four expositions, technically known as (1) dharmakathānuyoga, (2) ganitānuyoga, (3) dravyānuyoga and (4) caranakaranānuyoga. It was Āryarakṣita Sūri, who, however, discontinued this line of interpreting the sacred works in the four ways above alluded to, as this method required immense proficiency. He, thereupon, specified for each of the āgamas the anuyoga meant for it, and classified them accordingly. In virtue of this new arrangement Uttarādhyayanasūtra etc., come under dharmakathānuyoga, Sūryaprajñapti, Candraprajñapti, Jambūdvīpaprajñapti etc., under ganitānuyoga, the fourteen Pūrvas etc., under dravyānuyoga, and Ācārāngasūtra, Das'avaikālikasūtra, etc.,

<sup>1.</sup> This has been edited in A. D. 1912 with an English translation by Mr. Rangāchārya.

under caranakaranānuyoga, the last anuyoga, which is, however, by no means less important than the preceding ones.

Ganitānuyoga and  $k\bar{a}la$  are synonymous terms. In order that a religious ceremony of  $d\bar{\imath}k\bar{\imath}a$  (renunciation of the worldly attachments) may yield the desired fruit, it was ordained that it should be performed at the right time, in an auspicious moment. This required the correct knowledge about the motion of the celestial bodies, and this, in its turn, was dependent upon the knowledge of Mathematics. This is how Mathematics and ganitānuyoga are inter-connected.

Under these circumstances, strictly speaking, to translate ganitānuyoga by the word "Mathematics" is hardly justifiable, though some of the modern writers have done so. If the sambandha and the sambandhin are however considered as one, then, of course, it is admissible.

From the above remarks it will be evident that it is not simply because of the fact that Mathematics plays an important part in the cultivation of the habit of concentration and thus indirectly helps the religious contemplation, that it had received special attention at the hands of the Jaina saints; but it is rather due to its forming a part and parcel of their religious doctrines, as it is instrumental, primarily or subsidiarily, in the attainment of the goal of final emancipation. This will also account for the frequent Mathematical references in almost every standard work of the Jaina school of thought.

The references given below will corroborate the important place assigned to Mathematics in Jainism.

- (1) Bhagavatīsūtra (sūtra 90), the fifth anga and Uttarādhyayanasūtra (ch. XXV, v. 7, 8, 38) inform us that knowledge of sankhyāna (arithmetic) and jyotiṣa (astronomy) is one of the main accomplishments of a Jaina saint.
- (2) Lord Rṣabha, the first Tirthankara of the present cycle of time Himself taught 72 arts¹ to His eldest son Bharata

<sup>1.</sup> There are several works wherein these are enumerated e. g. (1) Samavāya, the 4th anga, 72nd chapter (samavāya), (2) Antakṛddas'ā (English translation by L. D. Barnett, 1907, p. 30), (3) Rājapras'nīyasūtra (sūtra 83), (4) Kalpasūtra, (S. B. E. Vol. XXII, p. 282, sūtra 211) and (5) Prameyaratnamañjūṣā, S'ānticandra Gaṇi's commentary to Jambūdvīpaprajñāpti (pp. 36 ff.) etc.

the arts wherein arithmetic occupies a place next<sup>1</sup> only to writing.<sup>2</sup> Moreover, with His left hand He taught arithmetic to His daughter Sundarī.

- (3) The fact mentioned in Kalpasūtra (sūtra 9, S. B. E. vol. XXII, p. 221) that Lord Mahāvīra, the 24th Tirthankara was to be well-grounded in arithmetic as implied by one of the fourteen dreams seen by Devānandā, the wife of Rṣabhadatta has led some scholars to infer that the Jainas hereby attribute to their last Tīrthankara, the sound knowledge of sciences like Mathematics.
- (4) Mahāvīrācārya offers his salutation to Lord Mahāvīra by eulogizing Him as "sankhyājnānapradīpena".
- (5) Gaṇia (Sk. Gaṇita) is referred to as  $mithy\bar{a}sr'uta$  in  $Nand\bar{s}\bar{u}tra$  (sūtra 42) and as  $laukika\bar{a}gama$  in  $Anuyogadv\bar{a}ras\bar{u}tra$  (sūtra 144). All the same it should not be forgotten that its proficiency is considered as one of the qualifications of an  $\bar{a}c\bar{a}rya$  as could be seen from  $\bar{A}c\bar{a}r\bar{a}nganiryukti$  (v. 50)<sup>3</sup>.

## THE JAINA WORKS ON MATHEMATICS

It is not possible to give a complete list of all the Jaina works dealing with Mathematics. Here an attempt is made to point out those which are extant, and also to indicate those, the existence of which is inferable from other sources.

 $S\bar{u}ryapraj\tilde{n}apti$  and  $Candrapraj\tilde{n}apti$  are the two astronomical<sup>4</sup> works, which have survived till the present day. They come under the class of the twelve  $up\bar{a}ngas$ , and are respectively associated with  $Bhagavat\bar{\iota}$  and  $Up\bar{a}sakadas'\bar{a}$  (the seventh anga) respectively<sup>5</sup>.

<sup>1.</sup> In the Buddhistic canonical literature arithmetic is given the first place, and is looked upon as one of the noblest arts. See Vinayapitaka, (ed. by Oldenberg, vol. IV, p. 7), Majjhimanikāya (vol. I, p. 85) and Cullaniddessa, (p. 199).

<sup>2.</sup> See Kalpasütra, Sütra 211.

<sup>3.</sup> This runs as under:—

<sup>&</sup>quot;गणियं णिमित्तजुत्ती संदिही अवितहं इमं णाणं। इय एगंतमुवगया गुणपचाइय इमे अत्था॥ ५०॥"

<sup>4.</sup> Astronomical information can be gathered from other scriptures as well. For instance the following sūtras of Samavāya may be consulted:—
59-62, 67, 71, 78-80, 82, 88, 93, 98, 99 etc.

<sup>5.</sup> See Prameyaratnamañjüṣā (p. 1).

Bhadrabāhusvāmin, the last sakalas'rutajñānin had written a niryukti on Sūryaprajñapti; but it is unfortunately extinct. This niryukti has been referred to by Malayagiri Sūri in his commentary to Sūryaprajñapti in the opening lines. Furthermore, a few lines from this work are quoted therein (vide com. to the 11th sūtra) by this well-known commentator, who has composed in Sanskrit, a commentary on Candraprajñapti as well.

Bhadrabāhusamhitā may be also mentioned in this connection, though this work of which the authorship is attributed to Bhadrabāhu, the celebrated niryuktikāra, is said to be more of an astrological nature than astronomical. It is no more available.<sup>1</sup>

In Bhattopala's commentary to *Bṛhatsamhitā*, a standard work of Varāhamihira (505 A. D.), one Bhadrabāhu is referred to; but we cannot say for certain as to who he is.

Dr. G. Thibaut has written a paper<sup>2</sup> on Sūryaprajñapti. There he says that this work must have been composed before the Greeks came to India, as there is no trace of Greek influence in it.<sup>3</sup> In conclusion he points out the striking resemblances which the cosmological conceptions of an old Chinese work called Chau-pei<sup>4</sup> bear to the ideas on the same subject as expounded in this Sūryaprajñapti.

Prof. Aufrecht Weber points out that the doctrine propounded in Sūryaprajñapti shows in many points an unmistakable resemblance with the contents of Jyotiṣavedāṅnga. He adds that not only do the astronomical works of the Jainas furnish information about the conceptions of a religious sect but may, if rightly investigated, yield valuable material for the general history of Indian ideas.<sup>5</sup>

<sup>1.</sup> There is a work of the same name available. It is published in the Punjab Sanskrit Book Series, but its genuineness is not beyond doubt.

<sup>2.</sup> Vide "Astronomie, Astrologie und Mathematik" published in "Grundriss der Indo-Arishen Philologie und Altertumskunde" (Encyclopædia of Indo-Aryan Research), vol. III, No. 9, p. 20. See also J. A. S. B. 1880, No. 3.

<sup>3.</sup> The approximate date of its composition is suggested as 500 B. C.

<sup>4.</sup> A complete translation of this work has been published by E. Biot in the Journal Asiatique, 1841, pp. 592-639.

<sup>5.</sup> See "Sacred literature of the Jainas" I, p. 372 and II, p. 574 ff. For English translation by Dr. Herbert Weir Smith see Indian Antiquary (vol. XXI, p. 14 ff.).

Some references about Sūryaprajňaptī are met with in (1) J. B. A. S. (vol. 49, 1880, pp. 181 and 187), (2) in the Journal of the Mythic Society (vols. XV and XVI) where there are articles by Dr. R. Shamshastry, (3) in "Geschichte der Indischen¹ Literature²" by Prof. M. Winternitz (1920,vol. II,), (4) in "Der Jainismus" by Prof. H. V. Glasenapp (Berlin, 1925,) and in (5-6) the articles of Dr. Sukumar Ranjan Das entitled as "a short chronology of Indian Astronomy³" and published in the "Indian Historical Quarterly" (vol. VII, No. 1, pp. 137-149) and "The Jaina School of Astronomy⁴" which is also published in this very Quarterly (vol. VIII, No. 1, pp. 30-42) and wherein we find the detailed information about this very work.

Jyotisakarandaka written by a pūrvadhara and codified at the Valabhī council is another important work on astronomy. It is also divided into pāhudas (prābhṛtas) like the previous works and is published by Rṣabhadevajī Kesarimaljī Saṃsthā, (Rutlam, A. D. 1928). This important work seems to have hardly attracted the necessary attention of scholars.

As observed by my friend Dr. Bibhutibhushan Datta, D. Sc., in his article "The Jaina school of Mathematics", there is a Jaina astronomer Siddhasena by name. He has been referred to by Varāhamihira in his standard work and that even some passages from his work have been quoted by Bhattopala (966 A. D.).

It will not be fruitless to add here that the Lavaṇādhikāra of Jīvājīvābhigamasūtra throws some light on tides and Uttarā-dhyayanasūtra (ch. 26) on pauruṣīs.

Ksetrasamāsa (Jambūdvīpasamāsaprakaraņa) attributed to Umāsvāti<sup>5</sup>, Brhatksetrasamāsa of Jinabhadra<sup>6</sup> Gaņi (c.

2. A reference about Candraprajñapti, too, is found here. See vol II, pp. 292 and 316.

5. His bhāṣya on Tattvārthādhigamasūtra contains some geometrical

<sup>1.</sup> See "Indische Studien" (Indian Studies), 1867, X, 254 ff.

<sup>3-4.</sup> In these two articles, there is an erroneous statement regarding the existence of Candraprajñapti. This is pointed out by me in "A note on Candraprajñapti" published in the same Quarterly (Vol. VIII, No. 2, pp. 381-382). I may add that the Hindi translation of this work is also published.

<sup>6.</sup> He has been praised as a mathematician by Siddhasena Sūri, in his cūrni to Jītakalpa, the actual verse being as under:—

550 A. D.) and works of the like nature may be mentioned en passant, though they do not deal exclusively with Mathematics.

The only treatise on ganita by a Jaina scholar which has seen the light of the day is Ganitasārasangraha of Mahāvīra. Dr. B. Datta has written a special article pertaining to it. It is entitled as "On Mahāvīra's solutions of Rational Triangles and Quadrilaterals" and is published in the Bulletin of the Calcutta Mathematical Society (vol. XX, 1928-29).

Angulasaptati by Municandra Sūri, though small in size, beautifully elucidates the use of the three types of the angulas, etc. It is composed in 70 verses in Prākrit and is published in A. D. 1918 as the 3rd work of Ātma-Kamala-Jaina-library by the secretaries of S'rī Mahāvīra Jaina Sabhā, Cambay.

Besides these works in Prākrit and Sanskrit there are some works of Jaina authorship, written in Kanarese language. For instance, S'rīdharācārya (1049 A. D.) has composed in verses Jātakatilaka, a work of an astrological nature. Rājāditya (1120 A. D.) is an author of six works?: (1). Vyavahāraganita (in mixed prose and poetry), (2) Kṣetraganita (in poetry), (3) Vyavahāraratna, (4) Līlāvatī, (5) Jainaganitasūtrodāharana and (6) Citrahasuge.

While explaining Mathematical topics the various Jaina commentators have quoted from Karanabhāvanas or Karanagāthās, which give in a nut-shell the Mathematical calculations. Dr. B. Dutta considers them as independent works but a Jaina saint informs me that they are mere rules forming a part of the cūrni of Jambūdvīpaprajñapti. Whatever may be the correct notion, it is certain that they, too, point to the existence of some Mathematical work or works lying in an unpublished condition or destroyed.

It should be remembered that these are not the only

<sup>&</sup>quot;ससमयपरसमयागमिलवि**गणिय**च्छंदसद्दनिम्माओ । दससु वि दिसासु जस्स य अणुओगो भमइ अणुवमो जसपष्टहो ॥ ७॥»

<sup>1.</sup> See "Karnataka Kavi Charitre" (vol. I, p. 75) by Narasinhāchārya.

<sup>2.</sup> Ibid p. 122.

<sup>3.</sup> I am indebted to Prof. T. K. Tukol, M. A., LL. B, for his having supplied me with this information but it has not been possible for me to verify its genuineness.

Mathematical works of the Jainas. For, we have reasons to believe that some are still lying buried in the bhandaras and a number of them seem to have perished. This is borne out by Ganitasārasangraha (ch. 1, v. 17-19), where its author has expressed his indebtedness to many previous Mathematicians. Furthermore, the fact that the three verses pertaining to Permutations and Combinations' and quoted by S'īlānika Sūri (862 A. D.) in his commentary, to Ācārānga are not traceable to any available Mathematical work corroborates this inference. Moreover, the mention of six mensuration-formulæ by Umāsvāti in his bhāsya to Tattvārthādhigamasūtra (ch. 3, s. 11) supports this view-point.

## THE TEN TYPES OF SANKHYANA

Sthāna, the second anga of the Jainas mentions ten³ kinds of sankhyāna⁴ or calculation viz., (1) parikarma, (2) vyavahāra, (3) rajju, (4) rās'i, (5) kalāsavarņa (6) yāvattāvat, (7) varga, (8) ghana, (9) vargavarga, and (10) kalpa,⁵ as can be seen from the following couplet incorporated in its 747th sūtra:—

"परिकम्मं १ ववहारो २ रज्जू ३ रासी ४ कलासवन्ने ५ य । जावंतावति ६ वग्गो ७ घणो ८ त तह वग्गवग्गो ९ वि कप्पो त १०॥"

"परिकम्म रञ्जु रासी ववहारे तह कलासवन्ने य । पुद्ग(ग्ग)ल जावंतावं घने य घन वग्ग वग्गे च (य)॥"

This will show that not only does the order of the ten types of sankhyāna differ, but even there is a material difference. For, the second line, if construed as suggested by the editor of Sūtrakṛta, calculations mentioned therein refer to

<sup>1.</sup> In the concluding lines of the chapter this author has recommended the jijñāsus (জিলান্তঃ) of further details on terminology to consult the āgamas.

<sup>2.</sup> Probably a similar remark holds good in the case of a verse or so referred to by Abhayadeva Sūri in his commentary to Sthānāngasūtra, while explaining the meaning of Yāvattāvat, a kind of calculation.

<sup>3.</sup> In a cūrni, these are mentioned as 16. Brahmagupta has indicated 20, and Mahāvīrācārya 8.

<sup>4.</sup> Dr. B. Datta translates this as "Science of numbers".

<sup>5.</sup> This is what is interpreted by Abhayadeva Sūri. Dr. Datta however mentions as the tenth sankhyana 'vikalpa' (permutations and combinations); he reads vi and kappa together.

<sup>6.</sup> We come across the following verse which slightly differs from this and which is quoted by S'īlānka Sūri in his commentary to Sūtrakṛta, the second anga (2nd s'rutaskandha, ch. 1, sūtra 154):—

Abhayadeva Sūri, the navāngīvṛttikāra explains this verse while commenting upon this anga. According to his interpretation these ten Mathematical topics respectively represent calculations pertaining to (1) summation etc., well-known to a Mathematician, (2) S'renivyavahāra etc., treated in Pātīganita or arithmetic, (3) plane geometry so far as its calculations are carried on by means of a rope, (4) a heap of corn etc., usually called rāṣīvyavahāra, (5) fractions, (6) multiplication or summation of natural numbers, (7) square, (8) cube, (9) fourth power, and (10) splitting wood by means of a saw styled as krākacavyavahāra.

There is a very wide gulf between this interpretation and that of Dr. B. Datta, since the latter has translated these ten topics<sup>3</sup> as (1) fundamental operations, (2) subjects of treatment, (3) geometry (4) mensuration of solid bodies, (5) fractions, (6) simple equations, (7) quadratic equations, (8) cubic equations, (9) biquadratic equations, and (10) permutations and combinations.<sup>4</sup>

It may be mentioned in this connection that over the entrance to the academy of Plato, one of the great philosophers of ancient Ionina, there was the following inscription:—

"Let no one unacquainted with geometry enter here."

<sup>(1)</sup> pudgala, (2) yāvat-tāvat, (3) ghana (4) ghanamūla (cube root), (5) varga and (6) vargamūla (square root). Thus the number of types will be eleven and not ten, a fact hardly admissible, when it contradicts a canonical statement. Moreover it is not clear as to what is actually meant here by pudgala.

<sup>1.</sup> If this implies summation of series, a meaning assigned to it in Ganitasārasangraha, the 6th type must mean multiplication; and thus there is no chance left for the alternative suggested by the commentator on p. 7.

<sup>2.</sup> The third type viz. Rajjusankhyāna can be equated to śulba sūtra; for, in Kātyāyana sūtra, paris'iṣṭa (1, 1) we note the like "रज्जसमासं वृद्यामः" Furthermore that Kṣetraganita signifies geometry is corroborated by Ganitasārasangraha (ch. VI). Geometry is spoken of in Sūtrakrta (II, 1, 154) as the lotus in Mathematics, the rest being considered as inferior to it.

<sup>3.</sup> In this connetion the Bulletin of Calcutta Mathematical Society (Vol. XXI, No. 2, pp. 121-124) deserves to be carefully read.

<sup>4.</sup> See 716th sutra which runs as under:-

<sup>&</sup>quot;दस मुहुमा पण्णत्ता, तं जहा—पाणसुहुमे पणगसुहुमे जाव सिणेहसुहुमे गणियमुहुमे भंगसुहुमे।"
The commentator while explaining ganiyasuhuma makes the following noteworthy observation:—

<sup>&</sup>quot;गणितस्हमं —गणितं सङ्गळनादि तदेव स्हमं स्हमबुद्धिगम्यत्वात्, श्रूयते च वज्रान्तं गणितमिति।"

It is extremely difficult to reconcile these two views especially when we have at present neither any access to a commentary prior to the one mentioned above nor to any Mathematical work of Jaina authorship which is earlier than Ganitasārasaigraha. So, under these circumstances, I shall be excused, if I reserve this matter for future research.

## PERMUTATIONS AND COMBINATIONS

Bhanga<sup>1</sup> is the name given to permutations and combinations as can be seen from the 716th sūtra of Sthānānga quoted on p. xii. While explaining bhangasuhume occurring in this sūtra, Abhayadeva Sūri has observed:—

"'भंगस्क्ष्मं' भङ्गा-भङ्गका वस्तुविकल्पास्ते च द्विधा-स्थानभङ्गकाः फ्रमभङ्ग-काश्च तत्राद्या द्रव्यतो नामेका हिंसा न भावतः १ अन्या भावतो न द्रव्यतः २ अन्या भावतो द्रव्यतश्च ३ अन्या न भावतो नापि द्रव्यतः ४ इति इतरे तु द्रव्यतो हिंसा भावतश्च १ द्रव्यतोऽन्या न भावतः २ न द्रव्यतोऽन्या भावतः ३ अन्या न द्रव्यतो न भावतः ४ इति ति सक्ष्मणं स्क्ष्मं भङ्गस्क्ष्मं, स्क्ष्मता चास्य भजनीयपद-बहुत्वे गहनभावेन स्क्ष्मबुद्धिगम्यत्वात्".

This points out two types of bhangas: (1) sthānabhanga and (2) kramabhanga.

Three verses pertaining to bhanga are noted as under by S'īlānka Sūri in his commentary to Sūtrakṛta (Samayādhyayana, Anuyogadvāra, v. 28):—

"एकाद्या गच्छपर्यन्ताः परस्परसमाहताः । राश्यस्तद्धि विश्वेयं विकल्पगणिते फलम् ॥ १ ॥ पुव्वाणुपुव्वि हेट्टा समयाभेषण कुण जहाजेट्टं । उवरिमतुल्लं पुरओ नसेज्ज पुव्वक्कमो सेसे ॥ २ ॥² गणितेऽत्यन्तविभक्ते तु लब्धं शेषैर्विभाजयेत् । आदावन्ते च तत् स्थाप्यं विकल्पगणिते क्रमात् ॥ ३ ॥"

"भंगिअसुयं गुणंतो वट्टइ तिविहेण वंदामि".

In Bṛhatkalpabhāṣya (v. 143) we note a line as below:—
"भंगगणियाइ गमिकं"

This is explained by Malayagiri Sūri in his commentary. There he takes the word bhanga and ganiya separately and interprets the former and the latter as caturbhangī etc. and sankalana etc. respectively.

<sup>1</sup> In connection with this bhanga, we find in Avas'yakasūtra-niryukti (v. 1478) a hemistich as under:—

<sup>2</sup> This is styled as karana-gāthā. See p. xv. 3 πΦο

These three verses give three rules. The first enables us to determine the total number of transpositions which can be made when a specific number of things is given. The remaining two rules are helpful in finding the actual spread of representation. These are technically referred to as associated with bhedasankhyāparijnāna and prastāranayanopāya.

### Typical Problems

Examples requiring the knowledge of permutations and combinations are found in plenty, in the canonical works of the Jainas. This subtle subject is very beautifully handled by them. Here I shall draw attention to some standard problems. One of them is known as Gāṅgeyabhaṅga treated in the 9th s'ataka of Bhagavatī. The diagrams etc. pertaining to it are given in Abhidhānarājendra (Vol. V, pp. 888-896), while explaining the word pavesaṇaya (praves'anaka). Another is connected with the vows of a S'rāvaka. It is discussed by Nemicandra Sūri in his Pravacanasāroddhāra (dvāra 336) and has been explained by Siddhasena in his commentary (pp. 390-398) to this work.

Pudgalabhanga and its vivrti by Nayavijaya Gani, too deals with bhangas.

<sup>1</sup> There is a MS. No. 215 of 1871-72 in the Government Manuscripts Library at the Bhandarkar Oriental Research Institute. It is described by me along with other Jaina MSS., and will be published in the Descriptive Catalogue of Jaina MSS. prepared by me.

35, 80, 005. The remainder 8, 01, 08, 175 gives us the letters of that part of s'ruta which is not contained in the Angas.

While dealing with bhangasamutkīrtana of Sangraha naya, the number of combinations pertaining to ānupūrvī and avaktvya, taken one, two etc. up to all at a time is mentioned as 7 in Anuyogadvāra (sūtra 92).

These are not the only instances where knowledge of the bhangas has been utilized by the Jainas; for, while discussing the anānupūrvī<sup>2</sup> of sāmayika, that of Namaskāramantra and that of nava padas forming Siddhacakra they have done so.

Out of these three, I shall here deal with only the first.  $S\bar{a}m\bar{a}yika$  is one of the six adhyayanas of  $\bar{A}vas'yaka$ . It occupies the first place from the stand-point of  $p\bar{u}rv\bar{a}nup\bar{u}rv\bar{i}$ , and the sixth, from the stand-point of  $pas'c\bar{a}nup\bar{u}rv\bar{i}$ . Since the number of permutations of one to six taken all at a time is 720, the place of  $S\bar{a}m\bar{a}yika$  according to  $an\bar{a}nup\bar{u}rv\bar{i}$  can be any one out of 720 minus 2 i. e. 718. This fact etc. is mentioned in  $Vis'es\bar{a}vas'yakabh\bar{a}sya$  as under:—

"एगादेगुत्तरया छग्गच्छगया परोप्परक्मत्था। पुरिमतिमदुगद्दीणा परिमाणमणाणुपुन्वीणं॥ ९४२॥ पुन्वाणुपुन्विहेट्टा समयाभेएण कुण जहाजेट्टं उवरिमतुह्नं पुरओ नसेज पुन्वक्रमो सेसे॥ ९४३॥

The Jainas have utilized their mathematical knowledge in tackling problems of various other kinds, too. Out of many one may be pointed out here viz. the number of ways of observing celibacy which is given as 18000.

The objects of the world can be grouped under two heads: (1) animate and (2) inanimate. The former is divided into two classes: (1) sthāvara and (2) trasa having five and four sub-divisions respectively. Whenever an inanimate object is mistaken for an animate one, it, too, should be looked upon as animate. In such a case the number of the types of the animate objects comes to ten. Kṣamā etc.

<sup>1</sup> See "the Sacred books of the Jainas" (Vol. II, p. 29).

<sup>2</sup> For further details about an anupurvi see Anuyogadvara (sutras 114-120).

<sup>3</sup> For a discussion in German see "Übersicht über die Avasyaka-Literatur" (pp. 41-42).

are the ten kinds of *dharma* prescribed for a Jaina Sādhu. Each of these is connected with the ten types of the animate objects. Every action is again associated with five organs of sense. A living being does a thing, under the impulse of four  $sa\tilde{n}j\tilde{n}as$ . An act is of three kinds: (1) mental, (2) vocal and (3) physical. Again an act may be done by one self or it may be got done or it may be approved of. Hence, in all a saint can observe his discipline in  $10 \times 10 \times 5 \times 4 \times 3 \times 3 = 18000$  ways.<sup>1</sup>

Before I deal with notational places I may here record three or four things connected with Sthānānga and its commentary. Firstly, this canonical work considers ganita including bhanga (permutations and combinations) to be very sūksma (subtle or difficult). Secondly, as pointed out by Dr. B. Datta, Abhayadeva Sūri has at least once referred to algebra as can be inferred from "noace a annum,", a part of the commentary to the 673rd sūtra. Thirdly, while considering the 747th sūtra, Abhayadeva Sūri has quoted the following verse:—

## "गच्छो वाञ्छाभ्यस्तो वाञ्छयुतो गच्छसङ्गणः कार्यः। द्विगुणीकृतवाञ्छद्दते वदन्ति सङ्कलितमाचार्याः॥"

Fourthly, this Sūri, the commentator remarks that examples to illustrate parikarma etc., are not given as they can be hardly followed by the dull-headed.<sup>4</sup>

## Notational Places (ankasthanas) in Jainism

In Ganitasārasangraha we come across the following names of the twenty-four notational places commencing with the unit, each of which is 10 times the preceding:—

(1) Eka (unit), (2) Das'an (ten), (3) S'ata (hundred), (4) Sahasra (thousand), (5) Das'asahasra (ten thousand), (6) Laksa (lac), (7) Das'alaksa (ten lac, million), (8) Koţi

<sup>1</sup> For a diagram see G. O. Series No. LI, p. 24.

<sup>2</sup> See the 4th note on p. xii.

<sup>3</sup> He has illustrated this couplet by taking gaccha and vancha to denote 10 and 8 respectively. This, when expressed algebraically may be represented as  $\frac{n(nx+x)}{2x}$  which will show the futility of introducing x.

<sup>4</sup> Had they been given, I think, they would have surely helped us in arriving at the correct interpretation of the 747th sūtra of Sthānānga.

(crore), (9) Das'akoți (ten crore), (10) S'atakoți (hundred crore), (11) Arbuda (thousand crore), (12) Nyarbuda (ten thousand crore), (13) Kharva (billion), (14) Mahākharva, (15) Padma, (16) Mahāpadma, (17) Kṣoṇi, (18) Mahākṣoṇi, (19) S'ankha (million billion), (20) Mahās'ankha (trillion), (21) Kṣitī, (22) Mahākṣiti, (23) Kṣobha and (24) Mahākṣobha (10<sup>28</sup>).

If we however refer to Sthānānga (II, 4, 95), Jambūdvīpaprajñapti (sūtra 18), Sūryaprajñapti (, Anuyogadvāra
(sūtra 137), Jīvasamāsa (v. 113-115) etc., we find names for some
of the notational places up to the 194th as under:—

(1) Puvvaiga (Pūrvāiga), (2) Puvva (Pūrva), (3) Tuḍiyaṅga (Truṭitāṅga), (4) Tuḍiya (Truṭita), (5) Aḍaḍaṅga (Aḍaḍāṅga), (6) Aḍaḍa (Aḍaḍa), (7) Avavaṅga (Avavāṅga), (8) Avava (Avava), (9) Huhuaṅga (Huhukāṅga), (10) Huhua (Huhuka), (11) Uppalaṅga (Utpalāṅga), (12) Uppala (Utpala), (13) Paumaṅga (Padmāṅga), (14) Pauma (Padma), (15) Nalṁaṅga (Nalināṅga), (16) Nalṁa (Nalina), (17) Acchaniuraṅga (Arthanipurāṅga), (18) Acchaniura (Arthanipura), (19) Ayuaṅga (Ayutāṅga), (20) Ayua (Ayuta), (21) Nayuaṅga (Nayutāṅga), (22) Nayua (Nayuta), (23) Payutaṅga (Prayutāṅga), (24) Payuta (Prayuta), (25) Cūliyaṅga (Cūlikāṅga), (26) Cūliya (Cūlika), (27) Sīsapaheliyaṅga (S'īrṣaprahelikāṅga) and (28) Sīsapaheliyā (S'īrṣaprahelikā).²

Here  $P\bar{u}rva$  stands for 75600000000000 years. This is indicated in the following verse quoted by Abhayadeva Sūri in his commentary (p. 87°) to  $Sth\bar{u}n\bar{u}iga$  (s. 95):—

"पुब्बस्स उ परिमाणं सर्यारं खलु होति कोडिलक्खाओ । छप्पन्नं च सहस्सा वोद्धव्वा वासकोडीणं ॥"³

2 While commenting upon Samavāya (sūtra 84), Abhayadeva Sūri quotes the following verses:—

<sup>1</sup> Strictly speaking, these are names for different measures for a number of years.

<sup>&</sup>quot;पुञ्बतुर्डियाडडाववहुहूय तह उप्पर्ले य पडमे य । निलणच्छितिउर अउए नउए पउए य नायव्वो ॥ १ ॥ चूलिय सीसपहेलिय चोहस नामा उ अंगसंजुत्ता । अट्ठाविसं ठाणा चउणउयं होइ ठाणसयं ॥ २ ॥"

<sup>3</sup> Sanskrit rendering:-

पूर्वस्य तु परिमाणं सप्ततिः खलु भवन्ति कोटिलक्षाः। पट्पज्राशच सहसाणि बोद्धन्यानि वर्षकोटीनाम्॥

The Pūrva as well as each one of the succeeding notational places up to S'īrṣaprahelikā is 84 lacs times the immediately preceeding one, S'irṣaprahelikā being hence equal to (84 lacs) years. This is suggested in the following karaṇagāthā quoted in this very commentary on p. 87°:—

## "इच्छियठाणेण गुणं पणसुन्नं चउरसीतिगुणितं च । काऊणं तद्दवारे पुटवंगाईण मुण संखं ॥"²

This subject about notational places is treated by Umasvati, too, in his svopajna bhasya of Tattvarthadhigamasutra (IV, 15, p. 292). He mentions there the names as under:—

(1) Ayuta, (2) Kamala, (3) Nalina, (4) Kumuda, (5) Tutya, (6) Aḍaḍa, (7) Avava, (8) Hāhā, and (9) Hūhū. It may be noted that this enumeration of these notational places does not tally with the one mentioned above.

This discordance is noted by Siddhasena Gaņi while commenting upon this bhāṣya. There he makes two observations (on pp. 293-294) as under:—

- (1) This is not the order as found in the  $\bar{A}gamas$  like  $S\bar{u}ryapraj\tilde{n}apti$ .
- (2) It only refers to a few notational places, the complete list being as under:—
- (1) Tutyanga, (2) Tutika, (3) Adadanga, (4) Adada, (5) Avavanga, (6) Avava, (7) Hūhvanga, (8) Hūhūka, (9) Utpalānga, (10) Utpala, (11) Padmānga, (12) Padma, (13) Nalinānga, (14) Nalina, (15) Arthaniyūrānga, (16) Arthaniyūra, (17) Cūlikānga, (18) Cūlika, (19) S'īrṣaprahelikānga and (20) S'īrṣaprahelikā. From this list it appears that either some names have been left out in the Mss. utilized by me for the printed edition or that Siddhasena Gaņi has dropped six names from Ayuta to Prayuta.

Jyotiskarandaka strikes altogether a different note in

<sup>1</sup> This remark is made in Samavāya as under:-

<sup>&</sup>quot;पुव्वाइयाणं सीसपहेलियापज्जवसाणाणं सङ्घाणङ्काणंतराणं चोरासीए गुणकारै प०"

<sup>2</sup> Sanskrit rendering :-

शिच्छतस्थानेन गुण्यं शून्यपञ्चकं चतुरशीतिगुणितं च । इत्या ततिवारान् पूर्वाङ्गादीनां जानीहि सङ्ख्याम् ॥

this connection; for, according to it (v. 64-71) S'irṣaprahelikā is the name of the 250th place and not of the 194th place. Moreover, even the names of most of the notational places after Pūrva are different from those which are mentioned above- and which are recorded in works codified at the Mathurā council. In order that this remark may be substantiated, the names are mentioned as below:—

(1) Puvva (Pūrva), (2) Layanga (Latānga), (3) Layā (Latā), (4) Mahālayanga (Mahālatānga), (5) Mahālayā (Mahālatā), (6) Nalinanga (Nalinānga), (7) Nalina (Nalina), (8) Mahānalinanga (Mahānalinānga), (9) Mahānalina (Mahānalina), (10) Paumanga (Padmānga), (11) Pauma (Padma), (12) Mahāpaumanga (Mahāpadmānga), (13) Mahāpauma (Mahāpadma), (14) Kamalanga (Kamalānga), (15) Kamala (Kamala), (16) Mahākamalanga (Mahākamalānga), (17) Mahākamala (Mahākamala), (18) Kumuyanga (Kumudānga), (19) Kumuya (Kumuda), (20) Mahākumuyanga (Mahākumudānga), (21) Mahākumuya (Mahākumuda), (22) Tudiyanga (Trutitanga), (23) Tudiya (Trutita), (24) Mahātudiyanga (Mahātrutitānga), (25) Mahātudiya (Mahātrutita), (26) Adadanga (Adadanga), (27) Adada (Adada), (28) Mahādadanga (Mahāḍaḍāṅga), (29) Mahāḍaḍa (Mahāḍaḍa), (30) Ūhaṅga (Ūhānga), (31) Ūhā (Uhā), (32) Mahāūhanga (Mahohanga), (33) Mahāūha (Mahoha), (34) Sīsapaheliyanga (S'īrṣaprahelikānga) and (35) Sīsapaheliyā (S'īrsaprahelikā).

Each of these represents a number equal to 84 lacs times the preceding; consequently  $S'irsaprahelik\bar{a}$  stands for (84 lacs)<sup>36</sup> years, and not for (84 lacs)<sup>28</sup> years. Expressed in numbers it is equal to 18795517955011259541900969981343077-0797465494261977476572573467186816×10<sup>130</sup> years.<sup>1</sup>

Tattvārtharājavārtika (p. 149), a lucid commentary of Akalanka on Tattvārthādhigamasūtra (III. 382) furnishes us with the following names, each indicating a number equal to 84 lacs times the preceding one:—

<sup>1</sup> See Mahopādhyāya Vinayavijaya Gaņi'ş Lokaprakaşa (pt. III, Kālaloka, pp. 410), the encyclopædia of Jainism.

<sup>2</sup> This is according to the Digambara school; for, according to the  $S'vet\bar{a}m-baras$  the number of this sutra is 17th.

(1) Pūrvānga, (2) Pūrva, (3) Nayutānga, (4) Nayuta, (5) Kumudānga, (6) Kumuda, (7) Padmānga, (8) Padma, (9) Nalinānga, (10) Nalina, (11) Kamalānga, (12) Kamala, (13) Tutyānga, (14) Tutya, (15) Atatānga, (16) Atata, (17) Amamānga, (18) Amama, (19) Hūhūanga, (20) Hūhū, (21) Latānga, (22) Latā and (23) Mahālatā. Some names seem to be omitted in this printed edition. For, a Digambara work Trailokyadīpaka of which there is a MS. No. 603 of the Govt. Collection of 1875-76 deposited at the Bhandarkar O. R. Institute, we have the following names after Amama:—

हहाहुहुअंग, हाहाहुहु, विद्युछतांग, विद्युछता, ठतांग, ठतां, महाठतांग, महाछतां, शीर्षप्रकंपित, हस्तप्रहेलिका and अचलात्मक.

In Abhidharmakos'a III, 94 of Vasubandhu we have बुद्धत्वं as the first word of this verse. While explaining it Tripiṭakācārya Rāhula Sāṅkṛtyayana makes the following observation in his commentary Nālandikā by name:—

"कल्पानां असंख्यत्रये साधनसंचयेन (पारमितापूर्त्या) बुद्धत्वं भवति । असंख्य-संख्या च दशोत्तरवृद्ध्या पष्ठि(ष्टि)स्थानं यावत्ः—

दश-शत-सहस्र-प्रभेद (१०,०००)-लक्षा-ऽतिलक्ष-कोटि-मध्या-ऽयुत-महायुत-नयुत-महानयुत-प्रयुत-महाप्रयुत-कंकर-महाकंकर-विवर-महाविस्वरा-ऽक्षोभ्य-महाक्षोभ्य - विवाह-म०-उत्संग-म०-वाहन-म०-टिटिभ-म०-हेतु-म०-करभ०-म०-इन्द्र-म०-सम्पात (समाप्त)-म०-गति-म०-निम्बरजो-म०-मुद्रा-म०-वल-म०-संज्ञा-म०-विभूत-म०-वलाक्ष-म०-असंख्येति । अत्र मध्येऽष्टौ स्थानानि पुरा विस्मृतानि । सर्वे षष्टिः(ष्टिः) विन्दवोऽपेक्ष्यन्ते ।"

Before another topic is taken up, I may say a few words about the *Jaina* way of writing the numerals. At present they are written as shown below:—

### १, २, ३, ४, ५, ६, ७, ७, ए.

As early as the 4th century or so before the Christian era we find in several agamas, a list of the names of 18 lipis (written characters). Herein are mentioned ankalipi and ganitalipi. Dr. B. Datta mentions that these two names suggest that the forms of numerals used for different purposes

<sup>1</sup> See (1) Samavāya (XVIII), (2) Prajñāpanāsūtra (sūtra 37) of S'yāmācārya (376 A. V.), (3) Āvas'yakaniryukti (Upodyhātaniryukti) and (4) Maladhārin Hemacandra's commentary to Vis'eṣāvas'yakabhāṣya (v. 464).

were different, the former referring to those used in engraving and the latter, to those used in ordinary writing.1

### PLACE-VALUE SYSTEM OF DECIMAL NOTATION

It appears that India has been the birth-place of various numerical notations. Out of them, the one in which there are used only ten symbols, is of considerable importance. In this notation nine symbols represent numbers one to nine, and the tenth, zero. The former nine symbols are designated as anka² and the latter viz., the zero-symbol as s'ūnya.³ This notation with a decimal scale goes by the name of "place-value system of decimal notation" or "the decimal place-value system", and is adopted throughout the civilized world, since the application of the principle of this place-value is both sufficient and efficient to enable one not only to write any number whatsoever but to write it in the simplest way possible.

That this place-value system of decimal notation<sup>4</sup> was known in India several centuries before the dawn of Christianity can be deduced from the following particulars:—

<sup>1</sup> In this connection he has added that in the Jaina literature, as also in the Vedic literature, we ordinarily find that a distinction is made between forms of alphabets used in engravings and in Mss., which are respectively styled by the Jainas as Kāṣṭhakarma or wood-work and Pustaka-karma or book-work. He has substantiated his statement by referring to the 10th and 146th sūtras of Anuyogadvāra as well as Maladhārin Hemacandra Sūri's commentary on the former. I may add that Hemacandra has interpreted pottha as (1) pota, (2) pustaka and (3) tāḍapatrādi. Furthermore, the word pusta occurs also in the bhāṣya on Tattvārthādhigamasūtra (I. 5), and is explained on p. 46 by Siddhasena Gaṇi as दुहित्सादिस्त्रचीवरादिस्त्रितं. It also occurs in the bhāṣya on VI. 10 and is explained in the गिर्के on p. 21. On p. 78 of this very गिरे (VII. 11), the word pusta is used.

<sup>2-3</sup> These literally mean "a mark" and "empty" respectively.

<sup>4</sup> In Jinabhadra Gani's Vis'esāvas'yakabhāsya (v. 704), a gāthā of the Āvas'yakanīryukti of Bhadrabāhu is quoted as under:—

**<sup>ं</sup>ध्येनुयामार** जहन्नो वट्टो छक्कोसमायओं क्रिंचि'

What is the true radical significance of the word thibuga and in what sense has it been employed in the above passage? The commentator Hemacandra Sūri is of opinion that it signifies "bindu". Dr. Datta asks me a question: "Is it then the 'zero' of the decimal numeral motation? If so, it will have to be admitted that the modern decimal place-value notation was known in India in the 4th century before the Christian era."

4 1000

- (1) In the 142nd sūtra of Anuyogadvāra there is a reference to sthāna (thānehim) or places of decimal notation.
- (2) A denominational name like  $kot\bar{a}kot\bar{a}$  ( $kot\bar{a}kot$ ) is mentioned in this sutra as indicating its connection with places of numerations.
- (3) A very big number extending to 29 places i. e. to say a number consisting of 29 digits is here referred to as we shall shortly notice.
- (4) Vyavahārasūtra (uddes'aka I) furnishes us with a term gananasthāna for place of calculation. So says Dr. Datta.

### THE WORD-SYMBOL NOTATION

A notation in which any word conveying the idea of a number is used is called a 'word-symbol notation'. This notation has not only been extremely well-known in India from ancient times but has also been extra-ordinarily popular. The Jaina writers, too, have utilized it in their works, the foremost,

I In "Indian Mathematics" by G. R. Kaye, it is mentioned on p. 31 that this notation was introduced (into India) about the ninth century, possibly from the east.

Mr. Rangacharya M. A. has stated in his preface to "The Gaṇitasāra-saṅgraha of Mahāvīrācārya" that "there is evidence in his (Āryabhatṭa's) writings to show that he was familiar with nominal numerical......Similarly in Brahmagupta's writings also there is evidence to show that he was acquainted with the use of nominal numbers and the decimal system of notation."

My friend Dr. Datta just informs me that he has written in Bengali several articles connected with this topic, which have appeared in the Bangīya Sāhitya Pariṣad Patrikā. For instance, "Jaina-sāhitye nāma-saṃkhyā" in B. S. P. P. 1337 B. S. pp. 28-39; "Nāma-saṃkhyā", ibid, 1337 B. S. pp. 7-27; "S'abda-saṃkhyā Praṇālī," ibid., 1335 B. S. (=1928-29 A. C.), pp. 8-30; "Akṣara-saṃkhyā Praṇālī," ibid., 1336 B. S. pp. 22-50; and "Aṅkānām vamato gatiḥ", ibid., 1337 B. S. pp. 7-30.

> विधु-णिधि-णग-णव-रिव-णभ-णिधि-णयण-बलद्धि-णिधि-खराहत्थी इगितीससुगुणसहिया......"

In gāthā 313 of the same work, he, however, mentions by the left-ward move, the number 7905694150 as "पृष्णासमेकदालं णवळपणणाससुण्णवसदरी.

definitely known at present being Jinabhadra Gani Kṣamā-s'ramaṇa.¹ A list of words signifying different numbers is given in the appendix.²

#### CLASSIFICATIONS OF NUMBERS

As was the case with early Greeks, the Jaina school, too, does not consider one as a number. This will be evident from the following line of the 146th sūtra of Anuyogadvāra:—

"से किं तं गणणासंखा? एको गणणं न उनेइ, दुप्पभिइ संखा" While explaining this portion Maladhārin Hemacandra remarks as under:—

When an object like a pot is seen, what one realises is only a pot and not its number; or, he adds, it may be due to the fact that in ordinary dealings only one thing, if given or taken, is mostly not taken into account. Thus the Jainas begin with two and end, of course, with the highest possible type of infinity. All these numbers can be grouped under 21 heads. These we shall deal with, a little bit later. For the present we shall mention 4 types referred to in the 316th sūtra of Sthānānga.

### THE FOUR TYPES OF NUMBERS

Even, in the time of the Vedas, we find the distinction made between odd and even numbers. These are styled as ojas (ओजस्) and yugma (युग्ग) in Jainism. Furthermore, it is interesting to note that they are associated with kṛta, dvāpara, tretā and kali, the well-known names for the four yugas of

That he uses contrary moves even while expressing numbers by resorting to Katapayādi system in its second variant is borne out by *Gommaṭasāra* (Jīva-kāṇḍa, v. 158) and *Trilokasāra* (gāthā 98).

- 1 See Brhatksetrasamāsa I. 69.
- 2 While representing various numerical quantities by certain things, S'rīpati has invariably followed the decimal system of notation. The words used by him are marked with an asterisk.
  - 3 Sanskrit rendering:-

अथ किं सा गणनासङ्ख्या? एको गणनां नोपैति, द्विप्रभृति सङ्ख्या।

4 In the following verse of Das'agītikā of Āryabhaṭa I (499) varga means "odd" and avarga means "even":—

"वर्गाक्षराणि वर्गेऽवर्गेऽवर्गाक्षराणि कात् इमी यः। खद्विनवके खरा नवे वर्गेऽवर्गे नवान्सवर्गे वा॥"

In later works the words visama and sama stand for "odd" and "even".

the Vaidika Hindus. To put it plainly, I shall quote from Sthānānga:—

"चत्तारि जुम्मा पन्नत्ता, तं जहा-कडजुम्मे, तेओए, दावरजुम्मे, कलिओए"

Here jummā means a kind of rās'i. On a quaternity being deducted from a rās'i, it may either end in 4, 3, 2, or 1. These are respectively called kṛṭayugma, tṛyojas, dvāparayugma, and kalyojas.<sup>2</sup> This seems to suggest that the numbers can be classified as 4m+4, 4m+3, 4m+2, and 4m+1.

### ODD AND EVEN POWERS

In Uttarādhyayanasūtra (XXX; 10, 11) we find for the 2nd, the 3rd, the 4th, the 6th, and the 12th powers, distinct names viz., varga, ghana, varga-varga, ghana-varga and ghana-varga-varga. I do not know, if any canonical work mentions names for the 5th, 7th, 11th and other odd powers. Anuyogadvāra (sūtra 142) deals with successive squares and square-roots. To put it explicitly, it means that the 1st square of a stands for  $(a)^2$ ; the 2nd, for  $(a^2)^2$  i.e.  $a^4$ ; the 3rd, for  $(a^4)^2$  i.e.  $a^3$ ; and so on, the nth standing for  $a^{\frac{n}{2}}$ .

Similarly the 1st sq. root of a means  $a^{\frac{1}{2}}$ , the 2nd sq. root its sq. root or  $a^{\frac{1}{4}}$  and thus the nth sq. root  $a^{\frac{1}{n}}$ 

In this sutra we find references to the 1st sq. root multiplied by the 2nd sq. root<sup>5</sup>, the cube of the 2nd sq. root<sup>6</sup>, the 1st sq. root multiplied by the 3rd sq. root, the 2nd sq. root multiplied by the 3rd sq. root<sup>8</sup> and the cube of the third sq. root<sup>3</sup>. These can be symbolically represented as  $a^{\frac{1}{2}} \times a^{\frac{1}{4}}$ ,  $(a^{\frac{1}{4}})^3$ ,  $a^{\frac{1}{2}} \times a^{\frac{1}{8}}$ ,  $a^{\frac{1}{4}} \times a^{\frac{1}{8}}$  and  $(a^{\frac{1}{8}})^3$  respectively. I think this

<sup>1</sup> Sanskrit rendering:—

चरवारि युग्मानि प्रक्षमानि, तद्यथा - कृतयुग्मम्, त्र्योजः, द्वापरयुग्मम्, कल्योजः

<sup>2</sup> This is how it is explained on p. 238 by Abhayadeva Suri in his commentary to Sthānānga.

<sup>3</sup> a raised to  $2 \times 2 \times 2 \times 2 \dots$  n times.

<sup>4</sup>  $\alpha$  raised to  $\frac{1}{2} \times \frac{1}{2} \times ...$ n times.

<sup>5%</sup> विमर्खंभस्ईअंगुलपडमवग्गमूलं विद्यालयाम्लपडुप्पणां" p. 2000.

<sup>6 &</sup>quot;अंगुलबिइअवग्गमूलघणपमाणमेत्ताओ" p. 2000.

<sup>7 &</sup>quot;अंगुलपदमवग्गमूले तझ्यवग्गमूलपहुष्प्रफां" p. 206.

<sup>8 &</sup>quot;अंगुलबीयवनगमूलं तह्यवनगमूलमञ्जूष्मणां" p. 209%.

<sup>9 &</sup>quot;अंगुलतस्त्रवनामूखवनप्रमाणमेताओ" p. 209°.

will suffice to convince a reader that two fundamental laws of indices viz.  $a^m \times a^n = a^{m+n}$  and  $(a^m)^n = a^{mn}$ , where m and n may be integral or fractional were well-known to the *Jaina* saints.

That Nemicandra, the author of *Trilokasāra* knew these fundamental operations of indices can be inferred from the *gāthās* 105-108 of the same work. For, therein he mentions the following rules respectively:—

- (1) The addition of the ardhaccheda of the multiplier and that of the multiplicand is the ardhaccheda of the product, and that it has no more cheda.
- (2) The subtraction of the ardhaccheda of the divisior from that of the dividend is the ardhaccheda of the quotient.
- (3) The product of the distributed number and the ardhaccheda of the substituted number equals the ardhaccheda of the resulting number.
- (4) The addition of the ardhaccheda of the distributed number and that of the substituted number is the  $vargas'al\bar{a}k\bar{a}$  of the resulting number.

### 14 KINDS OF SERIES2

From Trilokasāra (gāthās 53-66 and 77-88) we learn about the following 14 kinds of series or dhārās<sup>3</sup>, each type dealing with some special numbers:—

- (1) Sarva. This is an A. P. with 1 as the 1st term and 1 as the common difference. Thus this series consists of natural numbers, say up to U.
- (2) Sama. This series consists of even numbers. (No. of terms  $\frac{U-1}{2}$  or  $\frac{U}{2}$ ).
- (3) Visama. This series consists of odd numbers (No. of terms  $\frac{v}{2}$  or  $\frac{v+1}{2}$ ).

I This is a technical term, and means a number of times a particular number can be halved. Thus if  $x=2^n$ , then n is called the archaecheda of x. This will remind one of the fact that if  $a^x=n$ , x is called the logarithm of n to the base a.

<sup>2</sup> For an exhaustive treatment Nemicandra asks his readers of *Trilokasāra* (gāthā 91) to refer to *Vrhaddhārāparikarman*. Is this a work? If so, unfortunately this work seems to be extinct.

<sup>3</sup> This subject is dealt with in Appendix Cin "The Jaina Gem Dictionary" (pp. 149-152).

- (4) Kṛti=1, 4, 9, 16 etc., up to the last square number.
- (5) Akṛti=2, 3, 5, 6, 7 etc. This series is got by subtracting Kṛti from Sarva.
- (6) Ghana=1, 8, 27, 64, etc. up to the last cubic number say V before U.
- (7) Aghana=2 to 7, 9 to 26, 28 to 63 etc. This series is obtained by subtracting Ghana from Sarva.
- (8)  $Krtim\bar{a}trk\bar{a}$  (or  $vargam\bar{a}trk\bar{a}$ )=1, 2, 3, etc., No. of terms being  $V\bar{u}$ . This means a series having the sq. roots of Krti terms.
- (9) Akṛtimātṛkā=( $V\overline{U}+1$ ), ( $V\overline{U}+2$ ), ( $V\overline{U}+3$ ) up to U; the No. of terms being  $U-V\overline{U}$ . This series deals with terms of which the sq. root is irrational.
- (10) Ghanamātrkā=1, 2, up to the cube root of the last cubic number. This series is concerned with those numbers in Sarva of which cube root is rational.
- (11) Aghanamātṛkā. This series consists of terms in Sarva of which the cube root is irrational.
- (12) Dvirūpa-varga=2², (2²)², its square, its square and so on. The 4th, 5th and the 6th terms of this series are called पण्णिह, वादाल and एक है and stand for 2¹6 or 65536, 2³² or (65536)² or 4294967296 and 2°⁴ or (4294967296)² or 18446744073709551616. This is due to the fact that पण्णिह, बादाल and एक ह are abbreviations of पण्णहीपंचसयाल्तीसा, बादालंच उण्णडि लिह्तरीयळण्णडि and a quotation¹ given in Mādhavacandra's vṛtti (p. 28) on the 66th gāthā of Trilokasāra.
- (13) Dvirūpa-ghana=2<sup>3</sup>, its square, its square etc. i. e. to say a series<sup>2</sup> having for its first term 2<sup>3</sup> and for its successive terms the squares of the immediately preceeding.
- (14) Dvirūpa-ghanāghana. This is a series<sup>3</sup> of which the first term is the cube of 2<sup>8</sup> and each succeeding term is the square of its predecessor.

The above treatment of series may be at least taken to be a rough indicator of the knowlegge of indices possessed by the Jainas in ancient times.

<sup>1</sup> This runs as under:-

<sup>&</sup>quot;एकट्ट च चव छस्सत्तर्यं च च य सुण्णसत्ततियसत्ता। सुण्णं णव पण पंच य एकं छकेकगो य छकं च॥"

<sup>2-3</sup> These are respectively styled as Ghana Ghana and Ghana Ghana in haang "The Jaina Gem Dictionary" on p. 149.

Now a few words about their knowledge of the geometrical progression.

In  $Trilokas\bar{a}ra$  ( $g\bar{a}th\bar{a}$  231), the rule for the summation of this series is mentioned. For examples see the vitti of its  $g\bar{a}th\bar{a}s$  796 and 797.

Guṇahāni¹ is a term of the geometrically decreasing series, the sum of the number of terms of which is the number of molecules of a unit of bondage, and each term in which is half of the term immediately preceding it. For example, if the maximum number of molecules which the soul draws in to bind itself with, in one instant be 6300, and the duration of their bondage be 48 samayas and there be 6 guṇahānis or terms in the geometric series, then the number of the molecules shed in the 6 gunahānis will be respectively 3200, 1600, 800, 400, 200, and 100.

Here in each  $gunah\bar{a}ni$  there are  $\frac{48}{6}$ =8 samayas. This is called  $gunah\bar{a}ni$   $\bar{a}y\bar{a}ma$ , i. e. the duration of the  $gunah\bar{a}ni$ .

The whole series of 6 gunahānis is called nānāgunahāni.

The number 2 raised to the power of the number of  $gunah\bar{a}ni$  in the  $n\bar{a}n\bar{a}gunah\bar{a}ni$  is called anyonyabhyasta  $r\bar{a}s'i$ . In the above example it is= $2^6$ =64.

One samaya-prabaddha or unit of bondage divided by anyonyabhyasta  $r\bar{a}s'i$  minus one, gives the number of molecules shed in the last or antima guṇahāni. Here  $\frac{6300}{64-1} = \frac{6300}{63} = 100$  is the last guṇahāni.

The double of the number of guṇahāni āyāma is nis'e. kahāra. Here it is=8×2=16.

Chāyā is the regular arithmetical difference between any two consecutive terms of the series which represents the kārmika molecules shed in each successive samaya of which each guṇahāni consists. In the above example in the guṇahāni of 8 samayas, 3200 molecules are shed. In the first samaya more are shed than in the second, in the second more than in the third and so on. The number of molecules by which the

<sup>1</sup> This entire topic of gunahāni etc., is practically here reproduced from "The Jaina Gem Dictionary" (pp. 46-47).

shedding is less in every succeeding instant is called chāyā.

In the above example it is found as follows:—

We find the first term of the series and divide it by nis'e-kahāra (here 16). The first term is found as follows:—

Guṇahāni molecules  $\times 4$   $3 \times Guṇahāni āyāmas+1$ . Here the 1st term= $\frac{3200 \times 4}{(3 \times 8)+1} = \frac{3200 \times 4}{25} = 512$ , .: chāya= $\frac{1st \text{ term}}{Guṇahāni āyāma} = \frac{512}{2 \times 8} = \frac{512}{16} = 32$ .

That is, in the 1st 8 samayas of the 1st guṇahāni, the number of molecules shed will be respectively 512, 480, 448, 384, 352, 320, and 288.

The  $ch\bar{a}y\bar{a}$  for each succeeding  $gunah\bar{a}ni$  will be half of the one immediately preceding it. As the number of molecules in each  $gunah\bar{a}ni$  is half of that of its immediate predecessor, its  $ch\bar{a}y\bar{a}$  is also half the  $ch\bar{a}y\bar{a}$  of its predecessor.

As an example of an increasing series, the reader may be referred to the quantity of ink required for writing the fourteen  $p\bar{u}rvas$ . The quantity of ink which can just immerse an elephant is necessary for writing the 1st  $p\bar{u}rva$ . Double this quantity is required to write the second and so on, so that the quantity of ink necessary for writing the 14th  $p\bar{u}rva$  is  $2^{13}$  times what is required for writing the 1st. Thus on the whole, the total quantity of ink which will just suffice for writing all the  $p\bar{u}rvas$  is sufficient to immerse  $1+2+2^2+...$  up to  $2^{13}$  i.e. 16383 elephants.

#### THE HUMAN POPULATION

I may now take up the question about the number of human beings dealt with in *Anuyogadvāra* (sūtra 142), since it is connected with the indices and classifications of numbers.

As stated therein the minimum number of garbhaja human beings at any time is what can be calculated in terms of koṭākoṭi. It consists of 29 digits and is more than triyamalapada³ and less than caturyamalapada⁴ i. e. to say it lies between triyamalapada

<sup>1</sup> Compare the dviguna sankhyā occurring in the 25th Brāhmaņa of Sāma-Veda.

<sup>2</sup> For details see my "Descriptive Catalogue of Jaina Manuscripts" vol. XVII, pt. II; No. 523.

<sup>3.</sup> A triad of yumalapadas or their tertiary.

<sup>4</sup> A quarternian of yamalapadas or their quarternity.

and caturyamalapada. To be quite exact it is equal to the sixth successive square (of two<sup>1</sup>) multiplied by the fifth successive square (of two) or a number which can be divided (by two) 96 times.

Vamalapada is a technical term capable of signifying two things: (1) a group of eight notational places and (2) the second successive square. According to the first interpretation it includes all numbers consisting of 8 digits. On this basis dviyamalapada, triyamalapada and caturyamalapada etc., signify groups of numbers consisting of digits 16, 24, 32 etc. respectively. Hence the numbers between triyamalapada and caturyamalapada consist of digits more than 24 and less than 32. The product of 2<sup>64</sup> (the 6th successive square of 2) and 2<sup>32</sup> (the 5th successive square of 2) is 2<sup>96</sup>. It consists of 29 digits and is divisible (by two) 96 times.

The second interpretation of yamalapada means the 2nd successive square or 2<sup>4</sup>. Consequently triyamalapada means the 6th successive square or 2<sup>64</sup> and caturyamalapada, the 8th successive square or 2<sup>256</sup>. 2<sup>96</sup> is certainly between these two. So either interpretation holds good.

### 21 KINDS OF NUMBERS

As noted on p. xxiii, unity is outside the sphere of calculation. Numbers fit for calculation (gananasankhyā) begin with 2, and go up to the highest possible infinity. They are classified under three groups: (1) sankhyāta (numerable<sup>4</sup>), (2) asankhyāta (innumerable<sup>5</sup>) and (3) ananta (infinite<sup>6</sup>). The first group has three subdivisions viz., jaghanya (lowest), madhyama<sup>7</sup> (intermediate) and utkṛṣṭa (highest). The second group has three main divisions viz., (1) paritta, (2) yukta and (3) asankhyāta, each of which is again of three types known as (1) jaghanya, (2) madhyama and (3) utkṛṣṭa. Thus in all, the second group

<sup>1</sup> The reason of selecting two is given by Maladhārin Hemacandra in the vrtti of Anuyogadvāra (p. 207a) as under:—

<sup>&</sup>quot;तत्रैकवर्गस्य वर्ग एक एव भवति, अतो वृद्धिरहितत्वादेष वर्ग एव न गण्यते"

<sup>2</sup> It is equal to 79,228, 162, 514, 264, 337, 593, 543, 950, 336.

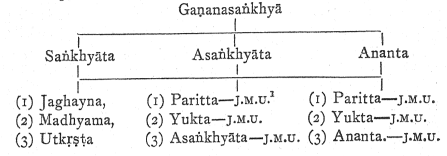
<sup>3</sup> Technically speaking, it means a number having 96 ardhacchedas, as the latter signifies the number of times, a given number can be halved.

<sup>4-6</sup> This is only a rough rendering.

<sup>7</sup> This is also styled as ajaghanyotkrsta.

<sup>5</sup> गणि॰

has 9 divisions. The third group, too, has the same number of divisions; for, firstly ananta has three divisons viz., (1) paritta, (2) yukta and (3) ananta, and secondly each of these three has three subdivisions viz., (1) jaghanya, (2) madhyama and (3) utkṛṣṭa. All these 3+9+9 i. e. 21 classes of numbers can be hence represented as under:—



The number 2 is the jaghanya-sankhyāta. The number 3 and the following up to one preceding the utkṛṣṭa-sankhyāta come under the class known as madhyama-sankhyāta. Utkṛṣṭa-sankhyāta is explained by means of an example as under:—

Suppose we have four palyas each of the size of the Jambūdvīpa whose diameter is 100,000 yojanas, whose circumference is 316, 227 yojanas, 3 gavyūtis, 128 dhanusyas, 13½ angulas and a little more, whose depth is 1000 yojanas, which has a jagatī 8 yojanas in height and a vedikā, two yojanas in height.

Out of these four palyas named as anavasthita, s'alāka, pratis'alāka and mahās'alāka let us fill the first with white mustard seeds, and then start throwing one seed out of them in Jambūdvīpa, another in Lavaņasamudra and so on in the successive dvīpas and samudras of the Jaina cosmography. When all the seeds are exhausted, let us construct another palya having its diameter equal to that of the dvīpa or samudra where the last seed was thrown. This palya, too, must be of the same depth and height as the anavasthita palya. Let this newly constructed palya be also named as anavasthita. Let us fill this with seeds as before and start once more throwing a seed in dvīpas and samudras till this palya becomes empty. Let us throw one seed in s'alāka this

<sup>1</sup> J, M and U stand for jaghanya, madhyama and utkṛṣṭa respectively.

time<sup>1</sup> with a view to note that anavasthita became empty. Once more we should now construct a new palya having depth and height as before but having its diameter equal to the dvipa or samudra where the last seed was thrown. Let us fill this palya again named as anavasthita and start throwing seeds as before. When this gets emptied, a seed is to be thrown in s'alāka. When this process is repeated for a number of times, it will so happen that s'alāka will be completely full. At this stage we should again construct a new palya as before and fill it up with seeds. Then we should commence throwing seeds from s'alāka till it gets emptied. This time we should throw one seed in pratis'alāka and start throwing seeds from anavasthita. When this process is repeated several times, s'alāka will become full. Then this palya should be emptied as before and to mark that stage one seed must be thrown in pratis'alāka. In course of time, this process when repeated, will fill up pratis'alāka. We should then start throwing seeds from it till it becomes empty and to note that stage, we should throw one seed in mahāpratis'alāka. Let us then start emptying s'alāka which has been already filled up with seeds by this time. When it becomes empty, a seed is to be thrown in pratis'alāka, and the process of emptying anavasthita, throwing one seed in s'alāka, constructing a new anavasthita etc. is to be repeated till all the four palyas including the anavasthita finally constructed get filled up with seeds. On this stage being reached, we should make a heap of seeds of these four palyas and add to it all the seeds thrown in various dvipas and samudras. When this work is over, let us count the number of the seeds. When one is deducted from the number thus obtained, the remaining number is spoken of as utkrsta-sankhyāta. This utkrsta-sankhyāta number of the early Jainas may be compared with what is called "Alef-zero" in modern Mathematics. This number is explained in "The theory of functions of a real variable and the theory of Fourier's Series" by E. W. Hobson Sc. D., F. R. S. (A. D. 1907, p. 154), as under:—

<sup>1</sup> According to Hemacandra Sūri's commentary (p. 236) on Anuyogadāra one seed was thrown even earlier. What is stated here is, however, in accordance with Lokaprakās'a (I, 140).

"The cardinal number of the aggregate of all the finite integers 1, 2, 3,.....n, is called Alef-zero, and is denoted by  $\approx$  ; thus  $\approx = \{\frac{\pi}{n}\}$ . The number  $\approx$  is identical with the number which has been previously denoted by a".

By adding unity to the utkṛṣṭa-saṅkhyāta (the highest numerable), jaghanya-paritta-asaṅkhyāta (the lowest nearly innumerable) is obtained. Then follow the intermediate numbers which form the class known as madhyama-paritta-asaṅkhyāta until utkṛṣṭa-paritta-asaṅkhyāta (the highest nearly innumerable) is reached. Which is this 'highest nearly innumerable'? The answer is as under:—

Jaghanya-paritta-asankhyāta multiplied by itself not only once but jaghanya-paritta-asankhyāta times, leads to a number called jaghanya-yukta-asankhyāta. This number diminished by one goes by the name of utkṛṣṭa-paritta-asankhyāta.

Numbers between jaghanya-yukta-asankhyāta and utkṛṣṭa-yukta-asankhyāta form the class known as madhyama-yukta-asankhyāta.

Jaghanya-yukta-asankhyāta multiplied by itself jaghanya-yukta-asankhyāta times gives us a number styled as jaghanya-asankhyāta-asankhyāta. This number diminished by one is utkṛṣṭa-yukta-asankhyāta.

Jaghanya-asankhyāta-asankhyāta when multiplied by itself jaghanya-asankhyāta-asankhyāta times gives rise to jaghanya-paritta-ananta. This number diminished by one is utkṛṣṭa-asankhyāta-asankhyāta.

Jaghanya-paritta-ananta multiplied by itself jaghanya-paritta-ananta times comes to jaghanya-yukta-ananta. This number diminished by one is utkṛṣṭa-paritta-ananta.

Jaghanya-yukta-ananta multiplied by itself jaghanya-yukta-ananta times leads to jaghanya-ananta-ananta. This number dimished by one is utkṛṣṭa-yukta-ananta.

2 "The cardinal number  $\approx$  is greater than all the finite cardinal numbers and it is less than any other transfinite cardinal number" (*Ibid.*, p. 155).

<sup>1. &</sup>quot;A cardinal number is characteristic of a class of equivalent aggregates". It is so defined on p. 8 in "The Theory of functions of a real variable and the theory of Fourier's series" (p. 8) above referred to.

<sup>3</sup> This is called abhyāsa of jaghanya-paritta-asankhyāta; for, abhyāsa means a number raised to itself e. g. the abhyāsa of x is  $x^2$ .

<sup>4</sup> This is equal to the number of samayas in one avail.

All numbers beyond jaghanya-ananta-ananta come under the class known as madhyama-ananta-ananta; for, according to the canonical works there is nothing like utkṛṣṭa-ananta-ananta.

The Karma-granthas agree up to the definition of jaghanya-yukta-asankhyāta. Thereafter they differ as under:—

Jaghanya-yukta-asankhyāta multiplied by itself and then diminished by unity gives utkrsta-yukta-asankhyāta. The addition of one to this number gives jaghanya-asankhyāta-asankhyāta.

Find out the square of this jaghanya-asankhya-asankhyāta, then its square and again its square. Add to this number 10 particular asankhyātas. This resulting number is to be squared and then this process is to be repeated twice. The result thus arrived at, is jaghanya-paritta-ananta. This number diminished by unity is utkṛṣṭa-asankhyāta-asankhyāta.

The abhyāsa of jaghanya-paritta-ananta is equal to jaghanya-yukta-ananta. This number which corresponds to the number of the abhavyas, when diminished by unity equals utkṛṣṭa-paritta-ananta.

The square of jaghanya-yukta-ananta comes to jaghanya-ananta-ananta. This number diminished by one is utkṛṣṭa-yukta-ananta.

Find out the square of the jaghanya-ananta-ananta, then find out its square and then find out the square of this resulting number. Add to this number finally obtained, six particular anantas. The number thus got is to be squared. This resulting number is also to be squared. Repeat this process once more. Then the number arrived at, gives us utkrsta-ananta-ananta, when the ananta paryayas of kevala-jñāna and those of kevala-dars'ana are added to it.

<sup>1</sup> This is in short, the eighth power of jaghanya-asankhyāta-asankhyāta.

<sup>2</sup> They are: (i-iv) The prades'as of (a) lokākās'a, (b) of dharmāstikāya, (c) of adharmāstikāya, and (d) of a soul, (v-vi) adhyavasāyasthānas of sthitbandha and anubhāga, (vii) indivisible parts of mental, vocal and physical yogas, (viii) the samayas of kālacakra, (ix) pratyeka-jīvas and (x) the bodies of the anantakāyas. Here, everywhere 'number' is understood.

<sup>3</sup> They are:—(i) the number of the vanaspatikāyas, (ii) the number of the nigodas, (iii) the number of the liberated, (iv) the number of the paramānus, (v) the number of the samayas of the time (past, present and future) and (vi) the number of the prades'as of alokākās'a,

Dr. Datta has treated this subject in his article "The Jaina School of Mathematics" (pp. 141-142) as under:—

"Consider a certain trough which is of the size of the Jambūdvīpa whose diameter is 100,000 yojanas, and whose circumference is 316, 227 yojanas, 3 gavyūti, 128 dhanus,  $13\frac{1}{2}$  angula and a little more. Fill it up with white mustard seeds counting them one after another. Continue in this way to fill up with mustard seeds other troughs of the sizes of the various lands and seas of the Jain cosmography. Still it is difficult to reach the highest number amongst the numerables. So the highest numerable number of the early Jainas corresponds to what is called Alef-zero in modern mathematics. For numbers beyond that Anuyoga-dvāra-sūtra further proceeds:

By adding unity to the higest 'numerable', the lowest 'nearly innumerable' is obtained. After that are the intermediate numbers until the highest 'nearly innumerable' is reached. Which is the highest 'nearly innumerable'?

The lowest 'nearly innumerable' number multiplied by the lowest 'nearly innumerable' number and then diminished by unity will give the highest 'nearly innume, rable' number. Or the lowest 'truly innumerable' number diminished by unity gives the highest 'nearly innumerable' number. Which is the lowest 'truly innumerable'? The lowest 'truly innumerable' is obtained by multiplying the lowest 'nearly innumerable' number by itself; or by adding unity to the 'highest nearly innumerable' number. This number is also equivalent to Avali. After that are the intermediate numbers until the highest 'truly innumerable' number is reached. Which is this highest 'truly innumerable' number? It is the lowest 'truly innumerable' number multiplied by the  $\bar{A}vali$  and then diminished by unity; or the lowest 'innumerably innumerable' number decreased by unity. Which is the lowest 'innumerably innumerable' number? It is the lowest 'truly innumerable' multiplied by Avali or the highest 'truly innumerable' number increased by unity. After that, are the intermediate numbers until the highest 'innumerably

<sup>1</sup> See "The Bulletin of the Calcutta Mathematical Society" vol. XXI, No. 2, 1929.

innumerable' is reached. Which is the highest 'innumerably innumerable' number? It is the lowest 'innumerably innumerable' number multiplied by itself and then diminished by unity, or the lowest 'nearly infinite' number diminished by unity. Which is the lowest 'nearly infinite' number? The lowest 'innumerably innumerable' number multiplied by itself or the highest 'innumerably innumerable' increased by unity. After that are the intermediate numbers until the highest 'nearly infinite' is reached. Which is this highest 'nearly infinite' number? The lowest 'nearly infinite' number multiplied by itself and the product decreased by unity; or the lowest 'truly infinite' decreased by unity. Which is the lowest 'truly infinite' number? The lowest 'nearly infinite number' multiplied by itself, or the highest 'nearly infinite' increased by unity. It is also called the Abhavisiddhi. After that are the intermediates until the highest 'truly infinite' is obtained. Which is the highest 'truly infinite' number? The lowest 'truly infinite' number multiplied by the Abhavisiddhi and diminished by unity or the lowest 'infinitely infinite' number diminished by unity. Which is the lowest 'infinitely infinite' number? It is the lowest 'truly infinite' number multiplied by the Abhavisiddhi number, or the highest 'truly infinite' added by unity. After that are intermediate numbers. Such are the numbers of calculation."

He further observes: "It will be easily recognised that the above classification can be represented by the following series:

where N denotes the highest numerable number as defined before.....The series contains as recorded in the work the extreme numbers of each class and the different classes have been separated by a vertical line.

It will be noticed that in the classification of numbers stated above there is an attempt to define numbers beyond Alef-zero....The fact that an attempt was made in India to define such numbers as early as the first century before the Christian era, speaks highly of the speculative faculties of the ancient Jaina Mathematicians."

#### DIFFERENT TYPES OF INFINITY

Infinity can be looked upon as having three types, when viewed from the stand-point of the conditions of human beings. For instance, a liberated soul will remain in that condition for ever; i. e. to say this state is sādi-ananta. The mundane state of this soul prior to the attainment of salvation is anādi-sānta; for, it was only when the final emancipation was reached that this soul bade good-bye to the mundane state binding it from the beginningless time. In the case of one who is never to be liberated, the mundane state is anādi-ananta.

From Sthānānga (sūtra 462) we learn about the five varieties of ananta or infinity, viz. (1) ekato'nanta (infinite in one direction), (2) dvidhānanta (infinite in two directions), (3) des'avistārānanta (infinite in partial expanse), (4) sarvavistārānanta (infinite in entire space) and (5) s'ās'vatānanta (infinite in eternity).

### Use of factors for Multiplication and Division

Over and above these contributions in the Mathematical field, Umāsvāti, who was not only a metaphysician but who also appears to have been a Mathematician of the Kusumapura<sup>2</sup> school<sup>3</sup>, has obliged us by indicating two methods of multiplication and division.<sup>4</sup> One of them is the usual method, and the other is the method whereby operations are carried on in successive stages by factors<sup>5</sup> and which is hence simpler and shorter than the first.

<sup>1</sup> For a treatment of numbers according to the *Digambara* sources, the reader is referred to the "Jaina Gem Dictionary" (pp. 140-148).

<sup>2</sup> Ancient Pātaliputra near modern Patna.

<sup>3</sup> The celebrated Bhadrabāhu, too, belongs to this school.

<sup>4</sup> See the bhāṣya on Tattvārthādhigamasūtra (II, 52).

<sup>5</sup> Brahmagupta (628 A. D.) has named the multiplication of factors as bhedagunana (vide his Brahmasphutasiddhānta, XII, 55), and others as vibhā-gaguṇana. S'rīdhara (c. 750) has mentioned in his Tris'atikā as the 9th rule the method of division by factors. These methods went through Arabia to Italy, in modern ages and were called mode per repiego, as we learn from "History of Mathematics" (vol. II, pp. 101 and 135) by D. E. Smith.

## Four kinds of pramana (measure)

Anuyogadvāra (sūtra 131) mentions four types of pramāṇa. These respectively refer to the four entities viz., (1) dravya, (2) kṣetra, (3) kāla and (4) bhāva. Dravyapramāṇa is of two kinds: (1) prades'aniṣpanna and (2) vibhāganiṣpanna. Out of these the former has infinite varieties, while the latter has only five viz., (1) māna (measure by bulk), (2) unmāna (measure by weight), (3) avamāna (linear measure), (4) gaṇima (numerical measure) and (5) pratimāna (measure by weight). Gaṇima refers to calculation of numbers beginning with one and going up to a crore.

Māna is divided into two classes viz. (i) dhānya-māna and (ii) rasa-māna according as it deals with corn or a liquid substance like liquor. Each of these classes and unmāna, avamāna and pratimāna as well, provide us with tables of measurements as under:—

```
I DHANYAMANAPRAMANA
```

```
2 asatis1
               = 1 prasṛti (pasaï)
 ,, prasrtis
              =,, setikā (setiyā)
              =,, kulaka² (kulaä)
 4 setikās
 " kulakas
              =, prastha (pattha)
 " prasthas
            =,, āḍhaka (āḍhaga)
 "āḍhakas
              =, drona<sup>3</sup> (dona)
              =,, jaghanya (jahnna) kumbha
60
               =,, madhyama (majjhima),,
 80
              =,, utkṛṣṭa (ukkosa)
100
               =, vāha
800
```

# II RASAMĀNAPRAMĀŅA

2 catuḥṣaṣṭikās<sup>4</sup> = 1 dvātrims'ikā (battīsiyā)

<sup>1</sup> The Prākrit word for 'asati' is asaï.

<sup>2</sup> This is also known as 'kudava'.

<sup>3</sup> Those persons like Bharata and Sagara whose body is 108 times their own angula are said to be pramāṇayukta. They are also said to be māṇayukta; for, they will displace one droṇa of water, if they enter a droṇā, a vessel full of water. Or if this vessel is wanting in water to the extent of one droṇa, it will have its water up to the brim, when such persons enter it. This illustration referred to in Anuyogadvārasūtra (sūtra 133) and explained by Jinadāsa Gaṇi in his cūrṇi (p. 52) and by Yākinīmahattarādharmasūnu Haribhadra Sūrī in his commentary (p. 77) on this sūtra, is likely to remind one about the principle of Archimedes.

<sup>4</sup> The Prākrit word for 'catuḥṣaṣṭikā' is caüsaṭṭhiā. 6 गणी॰

```
2 catuhṣaṣṭikās = \frac{1}{32} māṇikā = 8 palas
,, dvātrims'ikās = 1 sodas'ikā (solasiā)
                                  16 palas
               =\frac{1}{16} māņikā =
               = 1 astabhāgikā (aṭṭhabhāïā)
" sodas'ikās
               =\frac{1}{8} māņikā = 32 palas
" aṣṭabhāgikās = 1 caturbhāgikā (caübhāïā)
               =\frac{1}{4} māņikā = 64 palas
" caturbhāgikās = 1 ardhamāņikā ( addhamāņiā)
               =\frac{1}{2} māņikā = 128 palas
" ardhamāṇikās = 1 mānikā (māṇiā)
                              = 256 \text{ palas}
            III UNMANAPRAMANA
     I ardhakarsa^1 = \frac{1}{8} pala
     2 ardhakarsas = 1 karsa (karisa)
                    =\frac{1}{4} pala
                    = 1 ardhapala (addhapala)
     " karsas
     " ardhapalas = " pala
                    =,, tulā
   500 palas
                    =,, ardhabhāra (addhabhāra)
    10 tulās
                    =,, bhāra
    20
                 Avamānapramāņa
            IV
                     = I hasta (hattha)
         angulas
    24
                     =,, danda
         hastas
                     =,, dhanuska (dhanukka)
                     =,, yuga (juga)
                     =,, nālikā (nāliā)
                     =,, akṣa (akkha)
     13
                     =,, (muśala)
         nālikās
                     =,, rajju
                PRATIMANAPRAMANA
                  = I kākaņī (kāgaņī)
11 gunjās
                  =,, nispāva (nipphāva).
1 kākaņīs
12 gunjās
                  =,, karmamāṣaka (kammamāsaä)
    nispāvas
3
    guñjas
 5
    kākaņīs
4
    karmamāṣakas = ,, maṇḍalaka (maṇḍalaä)
12
    kākiņīs
48
    karmamāṣakas = ,, svarņa (suvanņa)
16
   kākiņīs
64
```

<sup>1</sup> The Prakrit word for 'ardhakarsa' is addhakarisa.

We shall now turn to ksetra-pramāṇa. Like dravya-pramāṇa, this, too, is of two kinds: (1) prades'aniṣpanna and (2) vibhāganiṣpanna. The former has asaṅkhya varieties inasmuch as it deals with substances occupying prades'as from one to asaṅkhya. The latter is, roughly speaking, divided into eight types beginning with aṅgula and going up to yojana. These types are mutually connected as under:—

```
6 angulas¹ = I pāda (pāya)
2 pādas = ,, vitasti (vihatthi)
,, vitastis = ,, ratni (rayaṇi)
,, ratnis = ,, kukṣi (kucchi)
,, kukṣis = ,, dhanuṣya (dhaṇukka)
2000 dhanuṣyas = ,, gavyūta (gaüä)
4 gavyūtas = ,, yojana(joyaṇa)²
```

Just as dravya-pramāna and ksetra-pramāna as well, are of two kinds, so is kāla-pramāna, its two kinds being (1) prades'a-nispanna and (2) vibhāganispanna. The former nas asankhya varieties as it deals with substances lasting from one samaya to asankhyāta samayas. The latter has several subdivisions such as (1) samaya, (2) āvalikā, (3) muhūrta, (4) ahorātra, (5) pakṣa, (6) māsa, (7) rtu, (8) ayana, (9) samvatsara (year), (10) yuga, (11) pūrvānga etc.<sup>3</sup> These are related as under:—

```
Asankhya samayas = I āvalikā (\bar{a}valiy\bar{a})
Sankhyāta āvalikās =,, niśvāsa (nīsasa) or
                                   I ucchvāsa (usāsa)
       I ucchvāsa+ )
                       =,, prāṇa (p\bar{a}na)
       I niśvāsa
                       =, stoka (thova)
       7 prāņas
                    = , lava
       7 stokas
                      = muhūrta (muhutta)
     77 lavas
   3773 ucchvāsas
                      =,, ahorātra (ahoratta)
      30 muhūrtas
                      =,, pakṣa (pakkha)
      15 ahorātras
                       =, māsa
       2 pakṣas
       2 māsas
                       =, rtu (u\ddot{u})
```

<sup>1</sup> Angula is of three kinds: (a) ātmāngula, (b) pramānāngula and (c) utsedhāngula. The last has several subdivisions. For information in this connection the reader may refer to my Ārhatadars'anadīpikā (pp. 78-80).

<sup>2</sup> Cf. Anuyogadvārasūtra (sūtra 133).

<sup>3</sup> For further subdivisions see supra (pp. xvii-xx of this introduction).

3 rtus = 1 ayana (ayana)

2 ayanas = ,, samvatsara (samvacchara)

5 samvatsaras =,, yuga (juga)

84 lacs of years = ", pūrvānga (puvvanga)"

Bhāva-pramāṇa has various subdivisions but they have very little to do with Mathematics. Moreover it is not possible to treat this subject<sup>2</sup> any more here, since the object of this introduction is to take a rough survey of the Jaina field of Mathematics.

# GEOMETRICAL REFERENCES IN THE JAINA CANON

As already remarked<sup>3</sup>, when geometry is the lotus of Mathematics according to the *Jaina* canon, it is not surprising, if therein we come across several technical terms pertaining to it.

Bhagavatīsūtra (XXV. 3; sūtras 724-726), Anuyogadvāra-sūtra (sūtras 123 and 144) etc.<sup>4</sup>, supply us with the names of five geometrical figures as under:—

(1) tryasra (triangle<sup>5</sup>), (2) caturasra (quadrilateral<sup>6</sup>), (3) āyata (rectangle), (4) vṛṭta (circle) and (5) parimandala (ellipse). Each of these is of two kinds according as it is pratara (plane) or ghana (solid). Consequently ghanatryasra, ghanacaturasra, ghanāyata, ghanavṛṭta and ghanaparimaṇḍala respectively mean a triangular pyramid, a cube, a rectagular parallelopiped, a sphere and an elliptic cylinder.

We come across the circular, triangular and quadriangular rings (annulii) which are called valayavitta, valayatryasra and valayacaturasra respectively.

<sup>1</sup> Cf. Anuyogadvārasūtra (sūtra 137) and Ārhatadars'anadīpikā (pp. 587-588).

<sup>2</sup> This subject is partly dealt with, in Tattvārtharājavārtika (p. 146), aDigambara commentary on Tattvārtha (III, 38), and in The Jaina Gem Dictionary (pp. 153-154), too.

<sup>3</sup> See p. 12, fn. 2.

<sup>4</sup> See Jambūdvīpaprajnapti and Jīvājīvābhigamasūtra.

<sup>5-6</sup> In this conection I may mention that Dr. Datta has written a splendid article viz. "On Mahāvīra's solution of Rational Triangles and Quadrilaterals'. See "The Bulletin of the Calcutta Mathematical Society" vol. xx (pp. 267-294), 1928-29. On p. x of this introduction this article is already referred to.

Anuyogadvārasūtra (sūtras 100, 132 and 133) gives us names of 3 units of measurement viz., (1) sūcyangula (needlelike finger), pratarāngula (plane finger), and (3) ghanāigula (solid finger). These mean the units of linear, superficial and solid measures respectively. For, it is stated there that sūcyangula is linear and one dimensional, the product of sucyangula by itself gives pratarāngula, and this when multiplied by sūcyangula gives rise to ghanāngula.

In Sūryaprajñapti (sūtras 11, 25 and 100) we come across the names of the following terms:-

(1) Samacaturasra, (2) vis'amacaturasra, (3) samacatuṣakoņa, (4) vis'amacatuskoņa, (5) samacakravāla, (6) vis'amacakravāla, (7) cakrārdhacakravāla and (8) cakrākāra. Weber has explained them in Indische Studien (vol. X, p. 274) as even square, oblique squre, even parallelogram, oblique parallelogram, circle, ellipse, semi-ellipse and segment of a sphere.

In the bhāṣya on Tattvārthādhigamasūtra (III, 11) we find the terms (1) vrttapariksepa1, (2) jyā, (3) isu, (4) viskambha, (5) dhanuskāstha2 and (6) bāhu3, and in the bhyāsya on IV. 14 we find viskambhārdha4. These names respectively stand for a circumference, a chord, an arrow, a diameter, an arc of a circle less than a semi-circle and a semi-diameter or a radius.

# MENSURATION FORMULÆ

The bhāsya (p. 258) on Tattvārthādhigamasūtra (III, 11) furnishes us with the following 6 formulæ:-

(1) 
$$C = V \overline{10d^2}^5$$
 (2)  $A = \frac{1}{4}Cd$ 

In the commentary (p. 236) on this work by Maladharin Hemacandra, the following verse in Prākrit has been quoted:—

<sup>1</sup> See p. 258.

<sup>2</sup> See pp. 256-258.

<sup>3</sup> See p. 258.

<sup>4</sup> See p. 288.

<sup>5</sup> In Anwyogadvārasātra (sūtra 146, p. 235) the circumferece of a palya of 1 lac yojanas in diameter is given as under:-

<sup>&</sup>quot;से जहानामए पहे सिआ एगं जोयणसयसहस्सं आयामविक्खंमेणं तिण्णि जोयणसयसहस्साई सोलस सहस्साई दोण्णि अ सत्तावीसे जोयणसए तिण्णि अ कोसे अट्ठावीसं च धणुसयं तेरस य अंगुलाई अद्धं अंगुलं च किंचि विसेसाहिअं परिक्खेवेणं पण्णत्ते"

- (3)  $c = V_{4h} (d-h)$  (4)  $h = \frac{1}{2} (d-V_{(d^2-c^2)})$
- (5)  $\alpha = V_{6h^2 + c^2}^{1}$
- (6)  $d = (h^2 + \frac{1}{4}) / h$

Here C stands for the circumference of a circle of diameter d and A for its area. The arc of a segment of a circle less than a semicircle, its chord and its height or arrow are denoted as a, c and h respectively.

Over and above these 6 formulæ mentioned above, the bhāsya (p. 258) gives us a rule as below:—

The portion of the circumference of a circle between (bounded by) two parallel chords is equal to half the difference between the corresponding arcs.

In Ksetrasamāsa of which the authorship is attributed to Umāsvāti, only the fourth formula is not to be found. Furthermore, the rule pertaining to finding out the arrow mentioned there can be expressed as  $h = V_{(a^2-c^2)/6}$ 

This topic is dealt with by Ratnas'ekhara Sūri in his Laghuksetrasamāsa in the following hemistiches of the gāthās 188-190:-

> ''विक्लंभवग्गदहगुणमूळं वद्दस्स परिरओ होइ'' ''विउसुपिहुत्ते चउगुणउसुगुणिए मूलमिह जीवा'' ''उसुवग्गि छगुणि जीवावग्गजुए मूलं होइ धणुपिट्टं''

Trilokasāra, too, furnishes us with the formulæ here given All of them can be mentioned as under:and some more.

> "परिही ति लक्ख सोलस सहस्स दो य सय सत्तवीसऽहिया । कोसतिय अट्टवीसं धणुसय तेरंगुलऽद्धहियं॥" [ परिधिखयो लक्षाः षोडश सहसा द्वे च शते सप्तविंशत्यधिके। कोशत्रिकमष्टाविशं धनुःशतं त्रयोदशाङ्कुलानि अर्थाधिकानि ॥]

1 Compare Ganitasārasangraha VII 43, 73½, and Mahāsiddhānta (Benares edn. XV, 90, 94, 95) of Aryabhatta.

According to the Greek Heron of Alexandria (c. 200)  $\alpha = \sqrt{4h^2 + c^2 + h^4}$  or  $V_{4h^2+c^2} + (V_{4h^2+c^2-c})_{0}^{h}$ 

The Chinese Hue who died in 1075 A. D. gives the formula as  $a = c \times \frac{2h^2}{4}$ .

2 In Ksetrasamāsa (v. 7) as well as in the cūrņi on Jambūdvīpaprajnapti, instead of मूल there is करणी.

3-5 Sanskrit rendering: -

विष्कम्भवर्गदशगुणमूलं वृत्तस्य परिधिर्भवति । वी(विगते)षुपृथुत्वे चतुर्गुणेषुगुणिते मूलमिह जीवा। इषुवर्गे षड्गुणे जीवावर्गयुते मूलं भवति धनुःपृष्ठम्।

- (I) C (gross) = 3d
  - (2) C (subtle or neat) =  $V\overline{10d^2}$ 

    - (3)  $A = \frac{1}{4} C d$ (4)  $r = \frac{9}{16} s$  where r is the radius of a circle equivalent to a square of side s; thus  $\pi = (\frac{16}{9})^2$ 
      - 5)  $c^2 = 4h (d-h)$
  - (6)  $\alpha^2 = 6h^2 + c^2$ 
    - (7)  $d = \frac{c^2 + 4h^2}{4h}$
    - (8) A (gross) =  $V\overline{10}$ . c.  $\frac{h}{x}$
    - (9) A (neat) =  $\frac{1}{2}$  (c+h) h
      - (10)  $d = \frac{c^2 + (2h)^2}{4h}$
- (11)  $h = V \frac{a^2 c^2}{6}$ 
  - (12)  $h = \frac{1}{2} \left( d V \overline{d^2 c^2} \right)$ 
    - (13)  $d = \frac{1}{2} \left( \frac{a^2}{2b} h \right)$
    - (14)  $h = V \overline{d^2 + \frac{1}{2}a^2} d$
    - (15)  $\alpha^2 = 4h \left( d + \frac{h}{2} \right)$
- $(16) c^2 = \alpha^2 6h^2$

Out of these formulæ, the 1st three are given in gāthā 311, the 4th in 18, the 5th and the 6th in 760, the 7th in 761. the 8th and the 9th in 762, the 10th and the 11th in 763, the 12th in 764, the 13th and the 14th in 765, and the 15th and the 16th in 766.

In Trilokasāra (gāthā 309) we find the discussion about the breadth of an annulus (valayavyāsa) and the diameter of its edge (sūcīvyāsa).

Gommațasāra supplies us with formulæ about volumes of a prism etc. For instance, from gāthā 17 we learn that the volume of a prism = base x height. The  $g\bar{a}th\bar{a}$  19 furnishes us with two formulæ as under:-

- (i) Volume of a cone or a pyramid =  $\frac{1}{3}$  base x height.
- (ii) Volume of a sphere  $=\frac{9}{2}$  (radius)<sup>3</sup>

Gāthās 22 and 23 lead us to the following conclusions:—

Volume of a conical shape =  $\left(\frac{\text{Circumference}}{6}\right)^2 \times \text{height. This is}$ on the supposition that the height equals (approximately)  $\frac{1}{11}$ circumference. The gatha 114 deals with an isosceles trapezium. If a, b and h represent the face, the base and the altitude of an isosceles trapezium, we can have the following results:—

- (1) The rate of decrease of b or increase of  $a = \frac{b-a}{h}$ .
- (2) Area =  $\frac{1}{2} (a+b)h$ .
- (3) At a height h' above the base, the breadth of the figure will be  $b \frac{b-a}{h}$  h' and at a depth h'' below the face, the breadth will be  $a + \frac{b-a}{h}$  h'.

It may not be amiss to mention that some geometrical figures are suggested in the following passage of Das'ās'ruta-skandha (VII):—

''मासियेण भिक्खुपडिमं पडिपण्णस्स अणगारस्स छव्विहा गोयरचरिया पण्णत्ता, तंजहा-पेडा, अद्भपेडा, गोमुत्तिया, पयंगविहिया, संबुकावद्दा<sup>1</sup>, गंतुंपचागया<sup>3</sup>''

Before I finish this section about the geometrical knowledge of the Jainas, I may mention two problems. One is referred to in Bhagavatī (sūtras 726 and 727). It deals with the minimum number of pradeṣas (shots, literally spots) required to construct various geometrical forms. To give a clear idea, I may give a tabular form:

| Geometrical form   | Minimum<br>odd s |       | Minimum number of<br>even shots |    |  |
|--------------------|------------------|-------|---------------------------------|----|--|
| Circle             | 5                |       |                                 | 12 |  |
| Sphere             | 7                |       |                                 | 32 |  |
| Triangle           | 3                |       |                                 | 6  |  |
| Triangular pyramid | 35 ***           | ***   |                                 | 4  |  |
| Square             | 9                | • • • |                                 | 4  |  |
| Cube               | 27               | • • • |                                 | 8  |  |
| Line               | 3                | 000   | - 000                           | 2  |  |
| Rectangle          | 15               | 0 9 0 |                                 | 6  |  |
| Parallelopiped     | 45               |       | 400                             | 12 |  |

The other problem deals with the different strata of Meru mountain and it is treated in Jambūdvīpaprajñapti.

<sup>1</sup> Vide Uttarādhyayanaiūtra (XXX, 19).

<sup>2</sup> See Sthānānga (VI; sūtra 514).

<sup>3</sup> Sanskrit rendering:-

मासिकेन भिक्षप्रतिमां प्रतिपन्नस्थानगारस्य षड्विधा गोचरचर्या प्रज्ञप्ता, तद् यथा—पैला, अर्धपैला, गोमूत्रिका, पतक्कविधिका, शम्बुकावर्त्ता, गत्वाप्रत्यागता ।

 ${
m V}$  alues of  $\pi^1$  according to the  ${
m J}$  aina works

In the canonical works of the *Jainas*, three distinct values of  $\pi$  are noted: (i)  $V\overline{10}$ , (ii) a little more than 3 (त्रिगुणं सविशेषम्) and (iii) 3.16.

In Bhagavatīsūtra (sūtra 91), Jīvājīvābhigamasūtra (sūtras 82² and 109³), Jambūdvīpaprajñapti (sūtra 3), Sūryaprajñapti (sūtra 20⁴), the bhāṣya (p. 258) on Tattvārthādhigamasūtra (III, 11) and several other works, the first value has been adopted. It is strange to note that Ratnas'ekhara Sūri (1440 A. D.) has evaluated  $\pi$  as V10 in his work Laghukṣetrasamāsa, even when a more accurate value was certainly known in his times.

1 For the "Hindu (non-Jaina) values of  $\pi$ , see Dr. Datta's paper published in the "Journal of the Asiatic Society of Bengal", vol. XXII (pp. 25-42), 1926.

2 "तत्थ णं जे ते संखेजजित्थडे से णं एकं जोयणसयसहरसं आयामविक्खंभेणं तिन्नि जोयणसयसहरसाई सोलस सहरसाई दोन्नि य सत्तावीसे जोयणसए तिन्नि कोसे य अट्टावीसं च धणुसतं तेरस य अंगुलाई अढंगुल्यं च किंचिविसेसाधिए परिक्खेवेणं"

[ तत्र योऽसौ सङ्ख्येयविस्तृतः स एकं योजनशतसहस्रमायामविष्कम्मेण त्रीणि योजनशतसहस्राणि बोडश सहस्राणि द्वे च सप्तविंशति(अधिके) योजनशते त्रयः क्रोशाश्राष्टाविंशं च धनुःशतं त्रयोदश चाङ्गुलान्यर्था-क्रुलकं च किञ्चिद्विशेषाधिकं परिक्षेपेण ]

3 "तिन्नि जोयणसयाइं आयामविक्खंभेणं णव एकूणपण्णजोयणसए किंन्विविसेसेण परिक्खेवेणं"

[त्रीणि योजनशतान्यायामविष्कम्मेण नव एकोनपञ्चाशत्(अधिकानि) योजनशतानि (९४९) किञ्चिद्-विशेषेण परिक्षेपेण ]

Malayagiri while commenting upon this portion observes:

"परिमाणगणितभावना-'विक्खंभवग्गदहगुणकरणी वट्टस्स परिरओ होइ' इति करणवशात् स्वयं कतैव्या, सुगमत्वात्'

4 "एगं जोयणसहस्सं एगं तेत्तीसं जोयणसयं आयामविक्खंभेणं तिण्णि जोयणसहस्साइं तिण्णि य नवणउए जोयणसते परिक्खेवेणं"

[ एकं योजनसहस्रमेकं त्रयिक्षंशं (त्रयिक्षंशदिषकं) योजनशतम् (११३३) आयामविष्कम्मेण त्रीणि योजनसहस्राणि त्रीणि च नवनवतीनि योजनशतानि (३३९९) परिक्षेपेण ]

"एगं जोयणसहस्सं एगं च चउत्तीसं जोयणसयं आयामविक्खंभेणं तिण्णि जोयणसहस्साईं चत्तारि विउत्तरे जोयणसते परिक्खेवेणं"

[ एकं योजनसहस्रमेकं च चतुर्क्षिशं (चतुर्क्षिशदधिकं) योजनशतम् (११२४) आयामविष्कम्मेण त्रीणि योजनसहस्राणि चत्वारि द्युत्तराणि योजनशतानि (३४०२) परिक्षेपेण ]

"दगं जोयणसहस्सं दगं च पणतीसं जोयणसतं आयामविक्खंमेणं तिन्नि जोयणसहस्साई चत्तारि पंचु-चरे जोयणसते परिक्खेनेणं"

[ एकं योजनसहस्रमेकं च पञ्चित्रं (पञ्चित्रंश्वर्षकं) योजनशतम् (११३५) आयामविष्कम्मेण त्रीणि योजनसङ्ख्याणि चत्वारि पञ्चोत्तराणि योजनशतानि (३४०५) परिक्षेपेण ]

"णवणउइजोयणसहस्साई छच चत्ताले जोयणसते आयामविक्खंभेणं तिण्णि जोयणसतसहस्साई पण्णरस जोयणसहस्साई एगूणणउति जोयणाई किंचिविसेसाहिए परिक्खेवेणं"

[ नवनवितयोजनसङ्साणि षद् च चत्वारिशानि योजनशतानि (९९६४०) आयामविष्कम्भेण त्रीणि योजनशतसङ्साणि पञ्चदश्च योजनसङ्साणि एकोननवित्योजनानि (३९५०८९) किञ्जिद्विशेषाधिकानि परिक्षेपेण]

Here we find that the value of  $\pi$  accepted as 3 by three non-Jaina schools is rejected, and that the diameter of the innermost orbit of the sun is mentioned here as 99640 yojanas and its circumference as 315089 yojanas plus a little more

7 गणि०

The second value of  $\pi$  is noticed in Jambūdvīpaprajnapti

(sūtra 19) and in Uttarādhyayanasūtra (XXXVI, 59).

The third value is hinted at in fīvājīvābhigamasūtra (sūtra 112). There it is stated that for an increment of 100 in diameter, the circumference increases by 316.

In the Digambara works  $\pi$  is equated to  $\frac{19}{6}$ , since, according to these works  $\pi = V\overline{10} = V\overline{9} + \frac{1}{2V\overline{9}} = 3 + \frac{1}{6} = \frac{19}{6}$ .

#### RAJJU

In most of the Jaina works, a rajju is defined as the diameter of the Svayambhūramana ocean. Ratnasancayaprakarana (v. 483<sup>5</sup>, p. 189<sup>6</sup>) defines rajju as follows:—

A god can go 100,000 yojanas in the winking of an eye.

The distance which he can go in 6 months is a rajju.

Rajju is also defined as under:-

If a powerful god were to throw down forcibly an iron ball heated and weighing 1000 bhāras, the distance which it can cover in 6 months, 6 days, 6 praharas, and 6 ghaṭikās is equal to a rajju. See Ratnasancaya (v. 19-20).

1 This leads us to infer that the Jainas were aware of the fact that the circumference of a circle varies as its diameter.

2 Cf. Lokaprakās'a (I, v. 72).

3 According to The Jaina Gem Dictionary (pp. 154-155), the rule for finding a sq. root is to write the sq. root of the nearest rational number and to add to it the remainder divided by twice its sq. root e. g.  $V_2 = V_1 + \frac{1}{2}V_2 = 1 + \frac{1$ 

$$\frac{1}{2} = \frac{3}{2}$$
. Cf.  $\overline{V_N} = \overline{V_{a^2 + r}} = \alpha + \frac{r}{2a}$  where r is small.

4 Cf. Lokaprakās'a (I, v. 65).

5 This verse is as under:-

"जोअणलक्खपमाणं णिमेसमित्तेण जाइ जो देवो। छम्मासेण य गमणं एयं रज्जू पमाणेणं॥ ४८३॥" [योजनलक्षप्रमाणं निमेषमात्रेण याति यो देवः। षण्मासेण च गमनमेतद् रज्जुः प्रमाणेण॥]

The 187th gatha of Brhat-sangrahani containing 485 gathas may be seen in this connection.

6 This page-number refers to an edition published by S'rī Jaina dharma prasāraka Sabhā in Samvat 1985. This edition contains both the text and its Gujarātī translation.

7 They are as under:-

"मिल्हइ सुदुमाइ कोई सुरो अ गोलो अ अयमओ हिट्टो। भारसहस्समयं सो छम्मासे छहि दिणेहि पि ॥ १९ ॥ छ पहरे छ घडीया जावक्रमइ जङ्गवि एवश्या। रुख्नु तत्थ पमाणो दीवससुद्दा हवइ एया ॥ २० ॥"

## MAGIC SQUARES

I have up till now tried to point out some of the features of the Jaina Mathematics as depicted mostly in the canonical literature. Now I shall refer to stotra-sāhitya or hymnological literature. I have come across three hymns which allude to magic squares. One of them directly indicates the numbers which make up magic squares. The remaining ones give rise to five magic squares as suggested in its commentary. These magic squares are of different orders: 3rd, 4th, 5th, 8th and 9th. A detailed account of them is given by me in my "Note on Jaina hymns and magic squares" published in "The Indian Historical Quarterly" (vol. X, No. I, pp. 148-153).

#### APPLIED MATHEMATICS

I have collected materials throwing light on Applied Mathematics, too; but I reserve their treatment for future. Only a few particulars are being noted here. That light is matter is suggested in Tattvārthādhigamasūtra (V, 24). An idea akin to the first law of Newton, is also expressed in this work (X, 6). The Jaina notion about the principle of flotation can be inferred from Kalyāṇamandirastotra (v. 10). The theory of sound is discussed at great length in Viṣes'āvas'yakabhāṣya (v. 351-372).

[मुच्चित सु(सौ)धर्मादिः कश्चित् सुरश्च गोलं चायोमयमधः । भारसहस्रमयं स षण्मासैः षड्भिदिंनैरिष ॥ षट्प्रहरैः षड्घटिकाभिर्यावत् कामित यद्यपि पतावता । रज्जुस्तत्र प्रमाणं द्वीपसमुद्रा भवन्त्येते ॥]

1 This is only what could be here noted from my paper "Some materials for the study of Mathematics in Jaina literature" accepted by and read at the Jubilee sessions of the Indian Mathematical Conference held in 1932. This paper was based upon the notes prepared by me when I submitted to the University of Bombay in 1924, the results pertaining to "Jaina Mathematics" in connection with which a grant was given to me by this University in 1923. During the years that have since elapsed, my friend Dr. B. Datta has contributed in this connection three important and interesting articles: two to the Bulletin of the Calcutta Mathematical Society in 1928-29 and one, to "Quellen und studien zur Geschicte der Mathematic", a German journal in 1933. Still much remains to be said regarding Jaina Mathematics not only by way of multiplying the instances in support of the facts mentioned here but also by presenting together several Mathematical problems lying scattered in the various agamas and by bringing to light other Mathematical factors which may have escaped notice on account of the want of thorough investigation of the Jaina canonical works which is not still carried out by me owing to the circumstances being not quite favourable for it.

With these words about Jaina contributions in the Mathematical field, I shall now say a few words about Ganitatilaka.

# Outlines of Ganitatilaka

Ganitatilaka is the name definitely mentioned for this work by its commentator Simhatilaka Sūri; S'ripati, its author styles it as Pāṭāganita (Ganitasya pāṭām)¹. This work is entirely composed in Sanskrit in verses in various metres.² In the very first hemistich³ of the first verse, the author offers his salutation to the nature of the soul, in a way which is practically acceptable to several Indian systems of philosophy. In the second hemistich, he indicates the subject and the purpose of composing the work. The very first topic which he then introduces deals with the following names⁴ of 18 notational places:—

(1) Eka, (2) Daṣan, (3) S'ata, (4) Sahasra, (5) Ayuta, (6) Lakṣa, (7) Prayuta, (8) Koṭi, (9) Arbuda, (10) Padma, (11) Kharva, (12) Nikharva, (13) Mahāsaroja, (14) S'aṅku, (15) Samudra, (16) Antya, (17) Madhya and (18) Parārdha.<sup>5</sup>

3 This is capable of many an interpretation. See p. 1.

''ऐका च शर्त च शर्त च सह'सं च सह'सं चार्युतं चार्युतं च प्रयुतं च प्रयुतं चार्युतं चार्युतं चार्युतं चार्युतं चार्युतं चार्युतं च न्यर्बुदं च समुद्रंश्च मंध्यं चोन्तश्च पराधिश्चेमां मे अग्ना इंष्टका''

—मैत्रायणीसंहिता २-८-१४ (p. 118)

''ड्रमा में अम्र इष्टंका धेनवेः सन्त्वेकां च दर्श च दर्श च ग्रुतं च ग्रुतं च सहस्रं च सहस्रं चायुतं चायुतं च नियुतं च नियुतं च प्रयुतं चार्डेदं च न्युर्ड्दं च समुद्रश्च मध्यं चान्तश्च परार्धश्च''

—वाजसनेयीसंहिता १७-२ (p. 311)

''एको च शतं चे सहस्रं चायुतं च (३) नियुतं च प्रयुतं चार्डदं च न्यर्डदं च समुद्रश्च मध्यं चान्तंश्व पर्धिश्व''

—तैत्तिरीयसंहिता ४-४०-११-४ (p. 3032)

"श्वाय स्वाहां सहस्राय स्वाहाऽयुताय स्वाहां नियुताय स्वाहां प्रयुताय स्वाहाऽ ध्वीदाय स्वाहा न्यर्बेदाय स्वाहां समुद्राय स्वाहा मध्याय स्वाहाऽन्ताय स्वाहां परार्धाय स्वाहोषसे स्वाहाः"

—तैत्तिरीयसंहिता ७-२-२०-१ (p. 4445)

(All of these have been noticed by Dr. B. Datta and Dr. A. N. Singh in their work *History of Hindu Mathematics*, Pt. I, pp. 9-10).

<sup>1</sup> See verse I. In the colophon (p. 3), the name Ganitatilaka occurs.

<sup>2</sup> See my Sanskrit introduction.

<sup>4</sup> These very names except padma and mahāsaroja for which we have abja and mahāmbuja, are found in Abhidhānacintāmani (III, v. 537-538).

<sup>5</sup> Cf.-

Some of these decuple terms are, of course, those which we find in Ganitasārasangraha (pp. 7-81), too.

It may be mentioned en passant that Simhatilaka Sūri, while explaining the 18 notational places furnishes us with

synonyms for 12 of them as under:-

(1) das'asahasra for ayuta, (2) das'alakṣa for prayuta, (3) das'akoṭi for arbuda (4) koṭis'ata for padma, (5) koṭisahasra for kharva, (6) das'akoṭisahasra for nikharva, (7) koṭilakṣa for mahāsaroja, (8) das'akoṭilakṣa for s'anku, (9) koṭikoṭi for samudra, (10) das'akoṭīkoṭī² for antya, (11) koṭīkoṭīs'ata for madhya and (12) koṭīkoṭīsahasra for parārdha.

A Buddhist work styled as Abhidhānappadīpikā (I, pp. 69-70) and published by Gujarat Purātattva Mandira in Samvat 1980, furnishes us with some useful information in this con-

nection. The pertinent verses are as under:-

"संख्याप्रकार (अट्ठारसन्ता संखेय्ये संख्या एकादयो तिसु॥ ७२ संख्याने तु च संखेय्ये एकत्ते वीसतादयो। वगामेदे बहुत्तेपि ता आनबुति नारियं)॥ ७३

संख्याविशेष २४

सतं, सहस्सं, नहुतं, लक्खं, कोटी, पकोटियो, । कोटिप्पकोटि, नहुतं, (तथा) निम्नहुतं, (पि च)॥ ७४ अक्खोहिणी, (त्थियं) बिन्दु, अब्बुदं, (च) निर्व्वुदं,। अहहं, अबबं, (चेवा-) टटं, सोगन्धिकु, — प्पलं,॥ ७५ कुमुदं, पुण्डरीकं, (च) पदुमं, कथानं, (पि च)। महाकथाना, - संखेट्या, — (निचेतासु सतादि च॥ ७६ कोट्यादिकं दसगुणं सतलक्षगुणं कमा)"

''यदा दशिमराग्निष्टोमैर्थ्यजतेऽथ सहस्रया जिनमाप्तोति यदा दशिमः सहस्रैर्थ्यजतेऽथायु-तया जिनमाप्तोति यदा दशिमरयुतैर्थ्यजतेऽथ प्रयुत्तया जिनमाप्तोति यदा दशिमः प्रयुतैर्थ्यजतेऽथ नियुत्तया जिनमाप्तोति यदा दशिमिर्श्वयुतैर्थ्यजतेऽथार्श्वद्या जिनमाप्तोति यदा दशिमर्श्वदैर्थ्यजतेऽथ निखन्वक्या जिनमाप्तोति यदा दशिमिर्श्वखन्वकेर्य्यजतेऽथ बद्ध्या जिनमाप्तोति यदा दशिमिर्बद्धै-र्यजतेऽथाक्षित्तया जिनमाप्तोति यदा दशिमरक्षितैर्य्यजतेऽथ गौर्भवति यदा गौर्भवत्यथाग्निमेवति यदाग्निमेवत्यऽथ संवत्सरस्य गृहपतिमाप्तोति ॥ २॥''

—ताण्ड्यब्राह्मण १७-१४-२ (p. 395)

1 Herein the terms sahasraka, das'asāhasra, das'alaksa, das'akoṭi, arbuda, nyarbuda, kharva, mahākharva, padma, mahāpadma, kṣoṇī, mahākṣoṇī, s'aṅkha, mahās'aṅkha, kṣiti, mahākṣiti, kṣobha and mahākṣobha are used to denote the 4th, 5th, 7th and 9th to 24th sthānas respectively.

2 It seems that Simhatilaka uses both the words koti and koti as well; or it may be that the scribe has not been quite consistent in transcribing the Ms.

From Lalitavistara (p. 168, Rājendralāl Mitra, Calcutta, 1877) we see that in olden days an attempt had been made to record a set of numbers based on the centesimal scale as well.<sup>1</sup>

As the next topic, S'rīpati introduces the terminology for various units<sup>2</sup> of measurement. The corresponding tables<sup>3</sup> are given in the Appendix. Some of the verses (e. g., verses 5 to 8) given in this connection in Ganitatilaka occur with or without variants in S'rīdharācārya's Ganitasāra<sup>4</sup> of which there is a MS.<sup>4</sup> (No. 4660, dated Samvat 1449 and containing this text and two anonymous commentaries, one in Sanskrit and one in Gujarātī) at the Oriental Institute, Baroda.

The 8 sorts of fundamental operations, viz. (1) sankalita<sup>5</sup> (addition), (2) vyutkalita (subtraction), (3) gunakāra (multiplication), (4) bhāgahāra (division), (5) varga (squaring), (6) vargamūla (extraction of square-root), (7) ghana (cubing) and (8) ghanamūla (extraction of cube-root), follow this terminology. In this connection it may be mentioned that 2 methods are pointed out for addition, 1<sup>6</sup> for subtraction, 4<sup>7</sup> for multiplication, one of which pertains to factors<sup>8</sup>, 1 for division, 3 for squaring, 1 for extracting square-root, 4 for cubing and 1 for extracting cube-root.

In order that this remark may be properly grasped, I may treat this subject in extenso as under:—

Krama and utkrama are the two methods indicated for addition. None of them is however explained by the author.

<sup>1</sup> Cf. Datta and Singh, l. c., p. 10.

<sup>2</sup> Units of measurement pertaining to weight, length etc. have been divided into smaller units by all civilized nations. For, thereby they could easily avoid fractional quantities which were so to say a hindrance in rapidly carrying on commercial activities.

<sup>3</sup> In  $Li\bar{l}\bar{u}vat\bar{i}$ , the tables are followed by the topic pertaining to notational places; thus the arrangment there is reverse of what it is here.

<sup>4</sup> On a cursory examination, it does not appear to be the same as  $Tris'atik\bar{a}$  of S'rīdharācārya, an author of the same name.

<sup>5</sup> This should be distinguished from citi or sankalita meaning a sum of a series according to Tris'atī (p. 2) and Ganitasārasanigraha (p. 17).

<sup>6-7</sup> See p. LI.

<sup>8</sup> This method was well-known in the days of Umāsvāti. See p. XXXVI of this introduction.

It is rather Simhatilaka who throws light on it; but his explanation that *krama* means adding from top to bottom and *utkrama* viceversa, differs from that of Gangādhara recorded in his commentary on *Līlāvatī*.<sup>1</sup>

Simhatilaka mentions two methods for subtraction viz. of

placing subtrahend below the minuhend and viceversa.

As regards multiplication there are four methods. So says Simhatilaka. So let us examine the pertinent verses (15

and 15½) and their explanation given on p. 5.

At first sight it appears that there are four methods viz. (1) kapāṭasandhi, (2) tatstha, (3) sthānavibhāga and rūpavibhāga, the last two collectively known as khanda. Out of them the first has two varieties according as the multiplier is moved in the direct or the inverse order, while multiplying successively the figures of the multiplicand after having placed it below the multiplier as in the junction of two doors.

The second (tatstha) method has no varieties. It differs from the kapāṭasandhi method inasmuch as the multiplier is kept steady. This tatstha method which is said to be algebraic, can be compared with tiryagguṇana or vajrābhyāsa (cross-

multiplication).

Sthānavibhāga and rūpavibhāga, the 3rd and the 4th methods are each capable of being interpreted in two ways, and that is what Simhatilaka has done. Vibhāga means splitting, and sthāna, multiplier. Sthānavibhāga therefore means: (i) splitting up of the multiplier into factors and (ii) separation of the digits of the multiplier. The first meaning holds good in the case of rūpavibhāga, too, where rūpa signifies multiplicand.

If  $r\bar{u}pavibh\bar{a}ga$  means that the multiplier is to be considered as the difference or sum of two numbers (this seems to be the meaning assigned to it on p. 5), we have two other methods for multiplication, each of which can be compared with *istagunana* of Brahmagupta.<sup>4</sup> In that case it may be said that in all, we have, 8 methods for multiplication.

Before proceeding further, it may be observed that S'rī-dhara has mentioned four methods of multiplication: (1) kapāṭa-

<sup>1</sup> See my Sanskrit introduction cf. Datta and Singh, l. c., p. 131, fn. 1.

<sup>2</sup> Simhatilaka's interpretation of  $sth\bar{a}na$  as multiplier and  $r\bar{u}pa$  as multiplicand (p. 5) seems to be rather peculiar.

<sup>3</sup> Cf. p. 5, 11. 17-21 of the commentary.

<sup>4</sup> He was born in 598 A. D.

sandhi, (2) tatstha, (3) rūpavibhāga and (4) sthānavibhāga. Mahāvīrācārya, too, has mentioned the same four. Āryabhaṭa II records only the common method of kapāṭasandhi. Bhāskara II has however noted five, four of which are the same as noted by S'rīdhara, and the fifth is the one known as iṣṭaguṇana. All these five methods given by Bhāskara II occur in S'rīpati's Siddhāntas'ekhara.

Now a word about the method of division. It was considered by Indian mathematicians as too elementary to be described, whereas it was looked upon as a tedious and difficult operation by European scholars as late as the 16th century. S'rīpati explains the method as follows:—

Remove the common factors, if any, from hara (divisor) and bhājya (dividend) and then divide in the pratiloma (inverse) order.

Further details of this process such as dividing the digits of the dividend by the divisor are neither stated by him nor by Simhatilaka.

As regards the three methods of squaring given by S'rīpati, the first is as under:—

After the last digit is squared, double this last digit should be multiplied by the rest of the digits respectively.<sup>3</sup> Then the remainder left by removing this last digit should be moved, and the procedure should be repeated.<sup>4</sup>

- 1 Cf. Datta and Singh, l. c, pp. 135-136.
- 2 See Datta and Singh, l. c., p. 150; and Smith, History, p. 132.
- 3 This is same as multiplying the rest of the digits by twice the last.
- 4 According to this rule, the following 11 steps are required to square 163:—

| (i)                                                   | (ii)                                        | (iii)                                    | (iv)                                     | (₹)               | (vi) | (vii)            |
|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------|------------------------------------------|------------------------------------------|-------------------|------|------------------|
| 163                                                   | 163                                         | 163                                      | 63                                       | 63                | 63   | 63               |
|                                                       | $\begin{bmatrix} 12 \\ 1 \end{bmatrix}$     | $\begin{bmatrix} 126 \\ 1 \end{bmatrix}$ | $\begin{bmatrix} 126 \\ 1 \end{bmatrix}$ | 126<br>1          | 126  | 1266<br>136<br>3 |
| (viii)                                                | (ix)                                        | (x)                                      | <u> </u>                                 | (xi)              |      |                  |
| $ \begin{array}{c} 3 \\ 1266 \\ 136 \end{array}\Big $ | $\begin{bmatrix} 3\\1266\\136\end{bmatrix}$ | 12669<br>136                             | and                                      | 12669<br>136<br>3 |      |                  |
| 3,                                                    | 3 ,                                         | 3                                        |                                          | 26569             |      |                  |

It appears that out of these 11 steps, the steps (vi) to (ix) have been wrongly given in the original MS. by the scribe, and through oversight this mistake has not been corrected by me on p. 9, and that the steps (v), (vi) and (xi) have been omitted in the original MS. by the scribe.

For the explanation of the method in English see Datta and Singh, l. c., pp. 157-160.

As regards this ist method for squaring given by S'rīpati, Simhatilaka observes on pp. 8-9 that S'rīpati has adopted a wrong procedure in having used the phrase বৰ্ণ বিষয় on p. 7 without explaining the term varga, while Bhāskarācārya, the author of Līlāvatī has followed the right procedure, for, he has first explained the term varga and then explained the method for it.

The second method is stated by S'ripati as under:-

The product of the difference and the sum of the number to be squared and the assumed number, when combined with the square of the assumed, gives the square.

This may be expressed algebraically as under:-

$$x^2 = (x-a)(x+a) + a^2$$
.

Here x is the given number and a the assumed one.

The third method is to multiply the number by itself.

While explaining this method, Simhatilaka has referred to a well-known method given in *Tris'atī*.

The method for extracting square-root given in Ganitatilaka is the same as given by S'rīdhara, Mahāvīrācārya and Āryabhaṭa II, but it slightly differs from one given by Bhāskara II.

For cubing, four methods are given. Out of them, the first is as under:—

The cube of the last (digit), the square of this last (digit) multiplied by three and the succeeding (digit), the square of this succeeding (digit) multiplied by the last and three, and the cube of the succeeding (digit), when added, after each is placed one place before the other give us the cube (required)<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> Siddhasena Gaṇi's commentary (p. 258) on Tattvārthādhigamasūtra (III, 11) may be consulted. See Datta and Singh, l. c., pp. 171-172.

<sup>2</sup> In accordance with this rule, the following 8 steps are necessary before we can get the cube of 317:—

From this it will be seen that this is practically the same method as given by S'rīdhara and Mahāvīrācārya<sup>1</sup>.

The second method is so to say as under:-

Suppose we have an A.P. of which the first term is one, the common difference is also one, and the last term, the number of which the cube is required. This cube is obtained by adding together (i) the last term multiplied by 3 as well as by the preceding one (mukha), and (ii) the cube of this mukha, with one added to it. Roughly speaking, this means that if r is the number of which the cube is required, then it is equal to  $3(r-1)r+(r-1)^3+1$ .

The third method is nothing else but multiplying the given number by itself and then the result by the given number. That is to say if a is the given number, the required cube is  $a \times a \times a$ .

The fourth method can be stated as under:-

Thrice the  $r\bar{a}s'i$  (given number) multiplied by its two parts, when united with the cubes of each of these parts gives the required cube.

This may be represented as below:-

 $x^3 = 3abx + a^3 + b^3$  where a and b are the two parts of the given number x.

As regards extracting cube-root,3 S'ripati has given only

| (vi)    | (vii)      |     | (viii)   |
|---------|------------|-----|----------|
| ( 317   | 317        |     | [ 27791  |
| 27791   | 27791      |     | 2 20181  |
| 2 20181 | 2<br>20181 | and | 4557     |
| 4557    | 4557       |     | 343      |
|         | 343        |     | 31855013 |

In this case, the steps (i) and (v) have been misprinted on pp. 11 and 12, and the 8th (last) has been omitted in the original MS. by the scribe.

For the cube of 1234 see Datta and Singh, l. c., pp. 165-166.

- 1 See Ganitasārasangraha (v. 47, p. 15)
- 2 Cf. Datta and Singh, l. c., pp. 167-169.
- 3 This operation is described in the Aryabhatiya. Up till now, no earlier description than this is found. Cf. Datta and Singh, l. c., p. 175.

one method, and that is practically the same as given by Aryabhata II who has followed S'ridhara.

This finishes a rough survey of the methods used for the 8 fundamental operations. So I shall now take a note of the various terms<sup>3</sup> used in connection with each of these operations in different works on Mathematics in Sanskrit:—

(I) Abhyāsa<sup>4</sup>, ekīkaraṇa, mis'raṇa, mīlana (p. 3), prakṣepaṇa, sammelana, sammīlana (p. 3), saṃyojana (p. 15), saṅkalana, saṅkalita (p. 3), yoga (p. 3), yojana (p. 15), yojanā (p. 8), yukti and yuti (p. 3) stand for 'addition'.

I have not come across any special term used in Sanskrit, for 'addend' ('summand'), though it can be coined.

(II) Pātana (p. 4), s'odhana, vis'odhana (p. 4), viyoga viyojana (p. 4), vyavakalita (p. 4), vyutkalana and vyutkalita stand for 'subtraction'.

Pātya (p. 4), sarvadhana and viyojya have been used for 'minuend', viyojaka for 'subtrahend', and antara, avas'eṣa (p. 4), avas'eṣaka (p. 4) and s'eṣa (p. 4) for 'residue' or 'remainder'.

(III) Abhihati (p. 9), abhyāsa, āhati (p. 8), ghāta (p. 9), guṇakāra (p. 4), guṇana (p. 5), hanana, kṣaya, parasparakṛta, prahati (p. 11), samāhati (p. 8), santāḍana (p. 5) and vadha stand for 'multiplication'.

Guṇanīya (p. 5), guṇya (p. 4) and rūpa (p. 5) have been used for 'multiplicand' ('multiplicator'), guṇaka (p. 4), guṇakāra and sthāna (p. 5) for 'multiplier', and guṇanaphala and pratyutpanna (p. 4) for 'product'.

(IV) Bhāgahāra (p. 6), bhājana, chedana and harana stand for 'division'.

Bhājya (p. 6) and hārya have been used for 'dividend', bhāgagṛhānka (p. 6), bhāgahāra, bhājaka, hara (p. 6) and

<sup>1</sup> The first step is to mark the places as ghana and aghana, e. g. the units place as ghana, the tens place as first aghana, the hundreds place as second aghana, the thousands place as ghana, the ten thousands place as first aghana, and so on.

<sup>2</sup> S'ridhara has given more details than Brahmagupta. Cf. Datta and Singh, l. c., p. 177.

<sup>3</sup> Most of these have been noted by Datta and Singh, l. c.
4 This is used both for addition and multiplication in the S'r
works (800 B.C.).

hāra (p. 7) for 'divisor', labdha and labdhi for 'quotient', and s'esa for 'remainder'.

(V) Kṛti (p. 9) and varga (p. 5) stand for 'square'.

(VI) Kṛti-pada¹ (p. 9), kṛti-mūla (p. 23), varga-mūla² (p. 9) and the like stand for 'square-root'.

(VII) Ghana (p. 11) stands for 'cube'.

(VIII) Ghana-pada (p. 26) and ghana-mūla (p. 13) stand for 'cube-root'.

I shall now say a few words about fractions, the topic which is dealt with by S'rīpati, after he has explained the

8 operations.

We can trace the knowledge of fractions as far back as the Vaidika period. For, in the Rg-Veda (X. 90. 4) we have the term  $tri\text{-}p\bar{a}da^3$ , and in the  $Maitr\bar{a}yan\bar{\imath}$   $Sainhit\bar{a}$  (III. 7. 7), the terms  $kal\bar{a}^4$ ,  $kustha^5$ ,  $p\bar{a}da^5$  and  $s'apha.^7$  Furthermore, in the S'ulba  $s\bar{u}tras$ , fractions have not only been noted but they have been utilized in solving problems.

S'rīpati has used the words bhinna<sup>9</sup> as well as vibhinna<sup>10</sup> for 'fraction' <sup>11</sup>. Simhatilaka has rightly looked upon them

as equivalents.

For numerator, S'ripati uses the words ams'a (p.18), ams'aka (p. 34) and lava (p. 15), whereas for denominator, he uses the words cheda (p. 18), chedaka (p. 15), chid (p. 23) hara (p. 15) and hāra (p. 21).

Furthermore, as in S'ulba sūtras12, he has used the words

<sup>1-2</sup> Out of pada and mūla signifying 'root', the latter seems to be older. It occurs in Anuyogadvārasūtra.

<sup>3</sup> This seems to be the oldest record of a composite fraction.

<sup>4-7</sup> These respectively stand for  $\frac{1}{16}$ ,  $\frac{1}{12}$ ,  $\frac{1}{4}$  and  $\frac{1}{8}$ . As regards  $kal\bar{a}$ , it may be noted that later on, it has been used to denote 'fraction', the earliest example for which is furnished by the S'ulba works. See Datta and Singh,  $l.\ c.$ , p. 185.

<sup>8</sup> See Dr. Datta's The science of the S'ulba, pp. 212 ff.

<sup>9</sup> See p. 24.

<sup>10</sup> See p. 22.

<sup>11</sup> This as well as other European terms such as fractio, rocto, rotto, roupt etc. which are derived from the Latin fractus (frangere) or ruptus meaning 'broken' correspond to bhinna or vibhinna. See Datta and Singh, l. c., p. 188.

<sup>12</sup> In the Apastamba S'ulba (x) we have pañcadas'abhāga (lit. 15 parts) for 15 and in the Kātyāyana S'ulba (v. 8) the same. Moreover, in the latter work (vi. 4), we have saptabhāga for 17.

ams'a, ams'aka, bhaga' and lava along with the cardinal number, to denote unit fractions.2 For instance, for \frac{1}{3}, \frac{1}{6}, \frac{1}{6} and \frac{1}{3} he has used the words tryams'a, sadams'aka, sadbhaga and trilava respectively.3 He has also used an ordinal number4 instead of the cardinal one, e. g.  $saptamabh\bar{a}ga$  for  $\frac{1}{7}$ .

Rules for all the 8 operations formerly noted in the case of pūrņānkas (pūrņarūpas) or whole numbers are stated by S'rīpati in the case of bhinna-rūpas (apūrnānkas) or fractions. So far as addition and subtraction are concerned, the reduction to a common denominator is the first step to be attended to. As regards division6, kulis'āpavartana is to be undergone. This is what S'rīpati says.

Instead of taking up as the next topic, the treatment of kalāsavarņa8 or reduction to a simple fraction, S'rīpati deals with the operations of zero.9 They may be represented as under:-

(I) a+o=a; (II) a-o=a; (III)  $a\times o=o$ ; (IV)  $a\div o=o$ ; (V)  $o \div o = o$ ; (VI)  $(o)^2 = o$ ; and (VII)  $(o)^3 = o$ .

Simhatilaka interprets ca occurring in v. 45 given in this

1 At times, this is dropped probably for the sake of metrical convenience. In the case of fractions having one as a numerator, only the denominators are given. Līlāvatī (p. 7) furnishes us with such an example (saṣṭha for 1/6).

2 Fractions having one (unit) as the numerator are here denoted as funit fractions', and thus they are distinguished from composite fractions which

have any other number than one as the numerator.

3 See pp. 16, 25, 18 and 20 respectively.

4 Pañcamabhaga (lit. fifth part) has been used as an equivalent of 1 in the Apastamba S'ulba (ix, 7 and x, 2) and in the Kātyāyana S'ulba (v. 6).

5 See p. 30.

6 The operation of division of fractions is spoken of as hara by S'rīpati on p. 21, and it is explained as bhāgahāravidhi by Simhatilaka on the same page.

7 This also known as vajrāpavartana (cross-wise cancellation) is recom-

mended by Mahavīrācārya for multiplication.

8 This literally means "making the fractions of the same class (varna)" i. e. "reduction to a common denominator". Later on, it came to imply "reduction to a simple fraction". Cf. the English translation (p. 38, fn.) of Gaņitasārasangraha.

9 The two operations of zero viz. addition and subtraction are found in Pañcasiddhāntikā, and several others, in Brāhmasphuṭasiddhānta. Later on, S'ridhara in his Tris'atī (p. 4), Aryabhata II in his Mahāsiddhānta (in the chapter on Pātīgaņita, p. 146), Nārāyaņa in his Ganitakaumudī (I. 30), Mahāvīrācārya in his Gaņitasārasangraha (p. 6) and Bhāskara II in his Līlāvatī (p. 8) and in his Bījagaņita have dealt with the operations of zerr

For further details see Datta and Singh, l. c., p. 238ff.

connection, as implying two operations viz. the square-root of zero and the cube-root of zero. He states that the result is zero in each case.

KALASAVARNA

It seems that owing to the lack of proper symbols required for indicating mathematical operations, the Indian Mathematicians have divided *kalāsavarņa* into various classes known as *jātis*. For instance, Skandasena, S'rīpati and Bhāskara II have given four *jātis*, whereas Brahmagupta has given five, and S'rīdhara and Mahāvīrācārya each, six.

The four jātis above referred to are:-

- (1)  $Bh\bar{a}ga^1$  i. e. the form  $\left(\frac{a}{b} \pm \frac{c}{d} \pm \frac{e}{d} \pm \frac{e}{f} \pm \cdots\right)$
- (2) Prabhāga i. e. the form  $(\frac{a}{b} \text{ of } \frac{c}{d} \text{ of } \frac{e}{f} \text{ of } ...)$
- (3) Bhāgānubandha or aṁs'ānubandha³. This is of two types:—
  - (i) the form  $(a + \frac{b}{c})^4$ ;
  - and (ii) the form  $\frac{a}{b} + \frac{c}{d}$  of  $\frac{a}{b} + \frac{e}{f}$  of  $(\frac{a}{b} + \frac{c}{d} + \frac{a}{b})^5$ .
- (4) Bhāgāpavāha<sup>8</sup> or bhāgāpavāhana. This is also of two types:—

(i) the form  $(a-\frac{b}{c})$ ;

and (ii)  $\frac{a}{b} - \frac{c}{d}$  of  $\frac{a}{b} - \frac{e}{f}$  of  $(\frac{a}{b} - \frac{c}{d})$  of  $\frac{a}{b}$ .

1 This is translated as a 'simple fraction' by M. Rangācārya on p. 297 (Ganitasārasangraha). On this page we find bhāgabhāga, bhāgānubandha and bhāgāpavāha translated as 'a complex fraction', 'fractions in association' and 'dissociated fractions' respectively.

2 For a negative sign, a dot is usually placed to the right of the number and slightly over it. Cf. "यानि ऋणगतानि तान्यूव्विन्द्नि"—Bijaganita (p. 2) of Bhāskara II. In a Bakhshālā Ms. recently acquired by Dr. Datta, the simple cross (+) is used for the same purpose. This is what he writes to me.

3 This is the term used by S'ripati. See p. 34.

4 This form represents an association (anubandha) of an integer ( $r\bar{u}pa$ ) and a part i.e. to say a fraction ( $bh\bar{u}ga$ ). So it is styled as  $r\bar{u}pa$ - $bh\bar{u}ga$ nubandha or  $bh\bar{u}ga$ nubandhasahitanka. See p. 35.

5 This form represents an association of bhāga of bhāga. So it goes by the name of bhāga-bhāgānubandha or bhāgānubandhabhāga. See p. 35.

6 Practically there is no difference between this and bhāgānubandha except that herein there is subtraction or decrease, instead of addition or increase as is the case with bhāgānubandha.

Over and above these four  $j\bar{a}tis^1$ , some enumerate two more. They are:—

- (1)  $Bh\bar{a}ga-bh\bar{a}ga$  i. e. the form  $(a\div \frac{b}{c})^2$  or  $(\frac{a}{b}\div \frac{c}{d})$ .
- (2)  $Bh\bar{a}ga-m\bar{a}tr$  i. e. combinations of two or more of the five  $j\bar{a}tis$  mentioned above.<sup>3</sup>

#### VALLISAVARNANA

As the next topic S'rīpati introduces on p. 39, vallīsavarnana, and on the same page gives us a rule whereby we can reduce a chain of measures into a proper fraction.

MISCELLANEOUS PROBLEMS INVOLVING THE USE OF FRACTIONS

Just as Mahāvīrācārya has given ten varieties of the miscellaneous problems involving fractions viz., (1) bhāga, (2) s'eṣa, (3) mūla, (4) s'eṣamūla, (5) dviragras'eṣamūla, (6) aṁs'amūla, (7) bhāgābhyāsa, (8) aṁs'avarga, (9) mūlamis'ra and (10) bhinnadrs'ya, so has S'rīpati given 9 varieties as under:—

(1) Dṛs'ya, (2) s'eṣa, (3) vis'leṣa, (4) s'eṣamūla, (5) mūlā grabhāga, (6) ubhayāgradṛs'ya, (7) bhinnabhāgadṛs'ya, (8) bhāga

mūla and (9) hīnavarga.

At a cursory glance one can see that the 2nd and the 4th varieties are completely identical. Furthermore, on comparison, it will be found that (i) the first variety in each case is the same, though differently styled<sup>5</sup>, (ii) same is the case with

1 Cf. Datta and Singh, l. c., p. 190ff.

2 Since there seems to be no special symbol to indicate division, this is

written as  $\begin{bmatrix} a \\ b \\ c \end{bmatrix}$ , and it is hence likely that this may be confounded with  $a + \frac{b}{c}$ .

also written in the same way.

3 Mahāvīrācārya has noted that there can be 26 (= ${}^5C_2 + {}^5C_3 + {}^5C_4 + {}^5C_5$ )

combinations.

4 All these ten varieties are explained by M. Rangācārya in his translation

(pp. 70-71) of Gaņitasārasangraha.

5 In order that this remark may be realized, I may reproduce the pertinent portion from the English translation (p. 70) of Ganitasārasangraha. It runs as under:—

"The  $Bh\bar{a}ga$  variety consists of problems wherein is given the numerical value of the portion remaining after removing certain specified fractional parts of the total quantity to be found out. The fractional parts removed are each of them called a  $bh\bar{a}ga$ , and the numerical value of the known remainder is termed drs'ya."

From this it follows that Mahaviracarya while naming the first variety

considers bhaga as an important factor, whereas S'rīpati, drs'ya:

bhāgamūla and aṁs'amūla, and that (3) mūlāgrabhāga seems to be included in mūla.¹ As this comparison can be easily carried on, I need not dilate upon this topic. I shall therefore say a few words about the next topic viz. viparītoddes'aka. Herein we find that every operation is inverted that is to say we have to begin from the end and make addition subtraction, subtraction addition and so on. For this reason, this method of inversion is called vilomagati². It has been noted by Āryabhaṭa I in his Aryabhaṭāya (Ganitapāda, 28), by Brahmagupta in his Brāhmasphuṭasiddhānta (p. 301), by Mahāvīrācārya in his Ganitasārasaṅgraha (v. 286, p. 102) and Aryabhaṭa II in his Mahāsiddhānta (p. 149).

### Proportion<sup>3</sup>

Under proportion we find that S'rīpati has dealt with (1) trairās'ika<sup>4</sup> or 'rule of three' and (2) pañcarās'ika<sup>5</sup> or 'rule of five' (pp. 75 and 80). He has noted two varieties of trairās'ika: (i) sama and (ii) vyasta<sup>6</sup>, and he has furnished us with examples pertaining to saptarās'ika<sup>7</sup>, navarās'ika<sup>8</sup> and ekādas'arās'īka<sup>9</sup>. Furthermore, he has treated problems on bhānḍapratibhānḍa (commodity for commodity) known as 'barter' and those on jīvavikraya under pañcarās'ika, since these problems are associated with compound proportion. Thereafter he has taken up the

<sup>1</sup> Cf. the following passage occurring on p. 70 of the English translation of Ganitasārasangraha:—

<sup>&</sup>quot;The Mūla variety consists of problems wherein the numerical value is given of the portion remaining after subtracting from the total quantity certain fractional parts thereof as also a multiple of the square-root of that total quantity."

<sup>2</sup> Cf. the word vilomakriyā occurring on p. 67.

<sup>3</sup> Aryabhata I styles it as anupāta.

<sup>4</sup> This literally means three  $r\bar{a}s'is$  (terms). The Prākrit word  $r\bar{a}s\bar{s}$  occurring in the 747th sūtra of  $Sth\bar{a}na$  quoted on p. XI, may mean rules of three, five, seven, nine, etc. The word  $trair\bar{a}s'ika$  mentioned by S'rīpati on p. 69 occurs in the Bakhṣāli Ms., in the  $\bar{A}ryabhatiya$  and in several other works on Pāṭīgaṇita. See Datta and Singh, l. c., p. 204.

<sup>5</sup> This may be translated as compound proportion.

<sup>6</sup> This is known as the "inverse rule of three"; for, herein, the proportion is inverse.

<sup>7-9</sup> All these three varieties may be styled as bahurās ika, the word used by Simhatilaka on p. 75.

topic known as mis'ravyavahāra, and has dealt with various problems on interest. Before we refer to some features about this topic, we may note that S'rīpati has used three terms, viz., pramāṇa (argument), abhīpsā¹ (requisition) and phala (fruit). Usually we find the word icchā used for abhīpsā.² Even Āryabhaṭa II who has used³ māna and vinimaya for pramāṇa (the first term) and phala (the second or middle term), has used the word icchā (the 3rd or the last term).

While dealing with the topic pertaining to interest S'rīpati has used the terms  $m\bar{u}la$  (p. 83) and  $m\bar{u}ladhana$  (p. 75) for 'principal' and  $kal\bar{a}ntara$  (p. 75) for 'interest'.

As regards problems on interest, it may be mentioned that even in the time of Pāṇini<sup>4</sup>, interest seems to have been charged on the money lent, and that different rates prevailed amongst different classes of people is borne out by Kautilya's Arthas'āstra (R. Shamsastri's edn. III, ii, p. 214)<sup>5</sup>.

It will be interesting to trace the origin of different problems given by S'rīpati, but I have to reserve that subject for future. I may however note that the problem given on p. 41 tallies with ex. 25 of Tris'atī of which the origin may be traced as far back as the Arthas'āstra. Furthermore, the problem given on p. 70 (v. 89) is same as that given in Tris'atī, except that there is a variant vada for dhanam, and that the first problem given on p. 74 seems to have been adopted from Tris'atī (ex. 38<sup>7</sup>, p. 17)<sup>8</sup>.

I This word occurs on p. 68 in v. 86. Herein we also find its equivalent samicchā.

<sup>2</sup> See Āryabhaṭīya, Brāhmasphuṭasiddhānta (p. 178), Tris'atī (p. 15) and Ganitasārasangraha (p. 58). Cf. Datta and Singh, l. c., p. 204.

<sup>3</sup> See Mahāsiddhānta (p. 149).

<sup>4</sup> See Astādhyāyī (V. I. 22, 47 and 49).

<sup>5</sup> Cf. Datta and Singh, l. c., p. 218.

<sup>6</sup> I have come across two articles in this connection:-

<sup>(</sup>i) "On the origin of certain typical problems" by Smith, published in "American Math. Monthly" vol. XXIV, No. 2, February 1917, p. 65.

<sup>(</sup>ii) "Typical problems of Hindu Mathematics" by Gurugovinda Chakrabarti M. A., B. Sc. published in "The Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute" vol. XIV, pts. 1-2 (Oct.—Jan., 1931-33,) pp. 87-102.

<sup>7</sup> For its translation into English see Datta and Singh, l. c., p. 207.

<sup>8</sup> For other details see pertinent foot-notes of Appendix I.

<sup>9</sup> गणि०

I need not dilate upon the outlines of Ganitatilaka anymore, since these will serve the required purpose. So I shall now say a few words about the author and his other works.

## S'RIPATI'S LIFE AND WORKS

Very little information about the life of S'rīpati can be had from Ganitatilaka. From its verse given on p. 6, it may be inferred that he is Māhes'vara or S'aiva by religion; for, herein he has referred to Mahes'vara. This inference is corroborated by the fact that in the 2nd verse of Siddhāntas'ekhara', he calls himself "the best of the Dvijas (Brāhmaṇas)", in case it can be safely assumed that it is the work of Ganitatilakakāra.

Ganitatilaka is silent about his parentage and birth-place. At least some information about his parentage can be, however, gathered from a verse occurring in *Dhruvamānasa* composed in S'āka 978. There it is stated that he is son of Nāgadeva, son of Bhaṭṭa Kes'ava, and that he composed this *jyotiḥs'āstra* in Rohiṇīkhaṇḍa, perhaps his native-place. In the beginning of *Jyautiṣaratnamālā*<sup>2</sup> alias S'rīpatiratnamālā, S'rīpati has mentioned the names of Garga, Varāha and Lalla. From the introductory verse of *Jātakapaddhati*, we learn that S'rīpati composed this work at the request of his pupil or pupils. This leads us to infer that he had at least one pupil, if not more.

This S'rīpati is an author of astronomical works such as  $Dh\bar{n}kol\bar{i}^3$ , a karaņa-grantha, and  $Siddh\bar{a}ntas'ekhara$ . He is not only a celebrated astronomer but also a famous astrologer as can be seen from his astrological works  $Jyautisaratnam\bar{a}l\bar{a}$  and  $Daivaj\bar{n}avallabha$ . He seems to have flourished not earlier

<sup>1</sup> This seems to be based upon Varāhamihira's Pañcasiddhāntikā and Bṛhatsaṁhitā, Brahmagupta's Brāhmasphuṭasiddhānta and Lalla's S'iṣyadhī-vṛddhida.

<sup>2</sup> This work has been published in A. D. 1934 with English translation and short notes by Mr. Narendra Kumar Mazumdar M. A., in the "Calcutta Oriental Journal" vol. I, pp. 286-299. Several verses of this work occur in Siddhāntas ekhara.

<sup>3</sup> It deals with solar and lunar eclipses and is elucidated in the commentary styled as Udāharaṇa. See "Descriptive Catalogue of Saṃskṛta and Prākṛta Mss. (B. B. R. A. S.)" vol. I, p. 81.

than Mañjula<sup>1</sup>, the author of Laghumānasa<sup>2</sup>, a karaṇa-grantha (932 A. D.) The exact date of S'rīpati is not yet known; but it is certain that he is in no way posterior to Bhāskarā-cārya<sup>3</sup> and that he wrote his Siddhāntas'ekhara in about 1040 A. D. Herein he has criticized the unique doctrines of the Jainas regarding their conception about two suns, two moons, a double set of stars and planets and the pyramidal shape of Meru.<sup>4</sup>

### WORKS-

- (I) Dhīkoṭida-karaṇa (S'āka 961).
- (2) Jyautisaratnamālā alias S'rīpatiratnamālā5.
- (3) Siddhāntas'ekhara.
- (4) Daivajñavallabha.
- (5) <sup>6</sup> Jātakapaddhati.<sup>7</sup>
- 1 He has been referred to and even followed especially in his method of finding the precessional rate, by the great astronomer and mathematician Bhāskara.
- 2 Thibaut observes in his introduction (p. VIII) to Pańcasiddhāntikā that this is a compendious astronomical treatise which does not set forth the theory of the subject at a comparative length as the siddhāntas do, but only supplies a set of concise and often only approximately correct rules which suffice for the speedy performance of all the more important astronomical calculations.
- 3 About him Spottiswoode has observed that he is the most celebrated Indian astronomer. His birth-date is 1114 A.D. At the age of 36, he composed Siddhāntas'iromani divided into two parts viz. Golādhyāya and Grahaganitādhyāya and having Pāṭīganiṭa and Bējaganitā as its appendices. He composed at the age of 69, Karanakutūhala, a karana-grantha. Bējopanaya which is a short treatise on the corrections of the moon's place and which is quoted in Vāsanābhāṣya is also attributed to him by some but this is doubted by Mr. Sukumāra Ranjan Das, who is at best prepared to consider it as an appendix to Siddhāntas'iromani.
- 4 See Maxmüller's "History of Ancient Sanskrit Literature" and "Indian Historical Quarterly" vol. VII, p. 140.
- 5 Mādhava (S'āka 1185) has mentioned S'rīdhara in his commentary on S'rīpati's Ratnamālā.

6 Jātakakarmapaddhati of S'rīpati has been commented upon in Samvat 1673 by Sumatiharṣa Gaṇi, pupil of Harṣaratna, pupil of Udayarāja Gaṇi.

7 S'rīpati is quoted by Rāma (17th century) in his Kautukacintāmani. See "Descriptive Catalogue of Samskṛta and Prākṛta MSS". (B. B. R. A. S.) vol. I. He is also quoted by Kes'ava in his Jātakapaddhati. Ibid., p. 117.

- (6) Ganitatilaka1.
- (7) Bijaganita.
- (8) Dhruvamānasa² (composed in S'āka 978)³.

## Simhatilaka Süri

Simhatilaka Sūri, the commentator of S'rīpati's Ganitatilaka has mentioned in the introductory stanza of his commentary that he is a pupil of Vibudhacandra Ganabhṛt. In this work of his, he has given no other hint about his spiritual descent. All the same, from the colophon of Mantrarahasya which seems to be composed by him we learn that his guru Vibudhacandra Sūri is a pupil of Yas'odeva Sūri.

At the outset of his commentary on *Ganitatilaka*, he has mentioned Kundalini Devi and another *Devatā* probably named as Sāhlāda.

There is a work styled as *Vardhamānakalpa* whose author is named as Simhatilaka Sūri. There is another work viz. *Bhuvanadīpikāvṛtti* of which the author bears the same name. But it remains to be ascertained whether these Sūris are identical with *Gaṇitatilakavṛttikāra*.

Works etc. referred to in Ganitatilakavitti

#### Līlāvatī-

Simhatilaka Sŭri has referred to Līlāvatī on pp. 9,42 and 92. From this it is quite clear that he neither alludes to a work of the same name composed by Nemicandra<sup>4</sup> (990 A. D.) nor to a work viz. S'rīdharācārya's commentary on Nyāyakandalī, but that he definitely refers to the Pāṭīganita, a part of Sidhhānta-

I The existence of this work is now no more a matter of mere inference to be drawn from its being quoted by Munis'vara alias Vis'varūpa in his work styled as Līlāvatīvivṛti. The reverse seems to be, however, the case with Bījaganita referred to in Līlāvatīvivṛti. For, the source of its Ms. if any, remains unknown. See Dixit, p. 315.

<sup>2</sup> Mañjula's Laghumānasa or Bṛhanmānasa seems to have been utilized in composing this work.

<sup>3</sup> There are two other works viz. S'rīpatinibandha and S'rīpatisamuccaya; but, whether their author can be identified with our S'rīpati or not remains to be ascertained.

<sup>4</sup> See Guerinot's Essai de Bibliogaphie Jaina (p. 403).

s'iromani of Bhāskarācārya who completed this work at the age of 36<sup>2</sup> (i. e. in A. D. 1150). This Bhāskarācārya has composed also a commentary called Vāsanābhāsya on Grahaganitādhyāya and Golādhyāya, the two sections of Siddhāntas'iromani. Besides these, he is an author of Karanakutuhala<sup>3</sup>.

That many mathematicians have exerted themselves in commenting upon  $L\bar{\imath}l\bar{a}vat\bar{\imath}^4$  will be clear from the following list of commentaries mentioned by Dixit on p. 252:—

- (1) Ganitāmṛtasāgara by Gangādhara composed in about 1420 A. D.
- (2) Vrtti by Mosadeva composed not later than 1473 A. D.5

(3) Udāharana<sup>6</sup> by Vīres'vara.

(4) Amṛtakūpikā by Sūryabhaṭṭa composed in 1541 A.D.

(5) Līlāvatībhūṣaṇa by Dhanes'vara.

- (6) Gaņitāmṛtalaharī by Rāmakṛṣṇa composed in 1688 A. D.
- (7) Līlāvatīvivṛti by Munīśvara alias Viṣvarūpa.

## Tris'atī and its author S'rīdhara

This work well-known as *Tris'atikā* and referred to by Simhatilaka Sūrī as *Tris'atī* in his commentary (pp. 4,9 and 39) on *Gaṇitatilaka*, is a *Pāṭigaṇita* composed by S'rīdhara in

3 This work also known as Grahāgamakutuhala and Brahmatulya is an astronomical treatise in ten chapters. It was composed in A. D. 1183. Cf. Duff's Chronology (p. 139), Thibaut's Astronomeie, Astrologie und Mathematik p. 60, Dixit pp. 246-254, Winternitz, Geschichte III, p. 564, Bhandarkar Report for 1882-83, pp. 26-27, I. O. No. 2925, Bodlin Catalogue No. 1530 etc.

4 This was translated into Persian in A. D. 1587 as ordered by the Mogal Emperor Akbar.

5 There is a Ms. at B. B. R. A. S. dated 1473. See its "Descriptive Catalogue of Saṃskṛta and Prākṛta MSS." vol. I, p. 91.

6 Herein are quoted Ganitakaumudī (1357 A. D.) and Laksmīdāsamis'ra (1501 A. D.).

7 He has quoted Amrtakūpikā (Gaņitāmrtakūpikā).

I This is published by M. Jha in *Pandit*, new series, vols. 30-33. For the study of this work, Cāngadeva, a descendent of Bhāskarācārya, founded a school in A. D. 1206. Cf. *Epigraphica Indica* vol. I, p. 338 ff.

<sup>2</sup> Compare what he has said in Golādhyāya:—

"रसगुणपूर्वमही?०३६समशकनृपसमयेऽभवन्समोत्पत्तिः।

रसगुणरू६वर्षण मया सिद्धान्तशिरोमणी रचितः॥ ५८॥"

Sanskrit. According to Dvivedi<sup>2</sup>, it contains 300 verses in the Aryā metre and hence it has this significant title. This Tris'atī deals with ankaganita and ksetraganita as well. Herein we come across several terms such as stambhoddes'a. pratyutpanna<sup>3</sup> etc. not to be found in Līlāvatī. The hemistich beginning with धनं धनर्णयोः of S'rīdhara4 which is quoted in Ganitasārasangraha (i, 52, p. 6) cannot and does not form a part of Trīs'atī as can be easily seen from the difference in metre. So it may be that this hemistich belongs to some other bigger work of which Trīs'atī is an epitome. Or it may be that this belongs to the Bijaganita of S'rīdhara who is referred to by Bhāskarācārya as bījagaņitakāra. There is a work named Jātakapaddhati<sup>5</sup>, the author of which is also named as S'rīdhara and which is commented upon by Kes'ava in S'āka 1418. Nyāyakandalī composed in S'āka 913 is a work of some S'rīdhara born of Abboka, wife of Baladeva. Sudhākara Dvivedi opines that he is the same as the author of Trīs'atikā. Competent scholars may ascertain if these S'rīdharas can be identified as Tris'atīkāra.

Our author S'rīpati seems to have closely followed Trīs'atī, and it appears that he has borrowed many things from it. Three examples of S'rīdhara have been expressed by S'rīpati in different words, and in some cases details have been somewhat modified.

<sup>1</sup> This work has been edited by Sudhakara Dvivedi in A. D. 1899, Benares, and has been printed at the Nirnaya Sagar Press, Bombay. Its rules have been translated into English by N. Ramanujachariar with historical notes in *Bibliotheca Mathematica* vol. 13, No. 3, p. 203 ff., (1912–13). See Dutta and Singh, *l. c.*, p. 250.

<sup>2</sup> He makes up 300 by counting the solutions as 120 verses. Otherwise his edition contains 180 verses.

<sup>3</sup> We come across this term in works of Brahmagupta and in Ganita-sārasaigraha. For the Prākrit equivalent see p. XXIV, foot-notes 5, 7 and 8.

<sup>4</sup> See "Descriptive Catalogue of Samskrta and Prākrta MSS." (B. B. R. A. S.) vol. I, p. 78 and Colebrook's miscellaneous essays (vol. II. pp. 422, 469 and 500).

<sup>5</sup> Cf. p. X, foot-note 1.

<sup>6</sup> See p. LXI.

<sup>7</sup> I am told that there is a MS. of Trīs'atī belonging to Sheth Kasturbhāi Lālbhāi wherein are noted letter-numerals up to 10,000. Even if this is true, I cannot say definitely whether this is the same work as the one described, unless I get a chance of handling the MS.

Simhaklaka has referred to some work on p. 85 l. 6, but I am not at present in a position to ascertain it.

Now I shall say a few words about the critical apparatus used in the preparation of this edition of Ganitatilaka along with the commentary. It is based upon a single palmyra Ms. written in bold and legible Jaina Devanāgarī characters with prsthamātras. It consists of 172+21-23-171 leaves. Of course the last two leaves which are blank are not counted here; otherwise the total number of leaves comes to 173. The size of these leaves varies from 13" by 1.4" to 14.9" by 1.5".

Excepting the leaves 1° and 172° which are blank, the rest are written in black ink on both sides with 4 lines, each containing 52 to 57 letters. Leaves 60° and 61° are practically illegible, owing to their being smutty.

This Ms. presents an appearance of the work having been divided in two columns but it is not so; for, a line of the 1st column extends to the second. Each of these columns is bounded by three lines in black ink. A string runs through the space between the two columns.

This Ms. is placed between two wooden boards sufficiently strong, durable and 15.4" by 1.8" in size.

<sup>1</sup> I am led to believe that there is no other Ms. of this work available elsewhere, for, I have received up till now no reply in connection with inquiry made by me in my article "A note on S'rīpati and his Ganitatilaka" published in "The Indian Historical Quarterly" (Vol. VIII, No. 2, p. 351).

<sup>2</sup> The leaf 103rd appears to be repeated, but really speaking the 104th leaf is wrongly numbered as 103rd, the following hence numbered as 104, 105 etc.

<sup>3</sup> Leaves 37th and 64th are lacking.

<sup>4</sup> In spite of this I think, the present work is incomplete.

<sup>5</sup> For full details of the method of expressing numbers by letters, the reader is referred to Dr. F. Kielhorn's Report on Sanskrit Mss. published at Bombay in A. D. 1881 and also to Pandit Bhagvanlal Indraji's article published in Indian Antiquary vol VI, p. 42. He may also refer to my Appendices III-IV published in the Descriptive Catalogue of Jaina Manuscripts (Govt. collections vol. XVII, pt. II).

Leaving aside the fact that for saptavins'ati we have throughout saptāvins'ati¹ and some slight mistakes here and there, this Ms. is fairly correct. At times we come across a few corrections made by a scribe; so, on the whole this Ms. is reliable and that is why with the help of this single Ms., I undertook to edit this work. This Ms. contains both the text and the commentaty, the former written in verses² and the latter in prose, both of which are in Sanskrit. This Ms. begins with variational and ends with values, and that the nyāsas are given at times in vertical lines and at times in horizontal ones. It is in a good state of preservation, though a portion of the first and the last leaves are in a fragmentary condition.

The age of the Ms. is not mentioned, but looking to the fact that palm-leaf Mss. were not mostly in vogue after the 15th century and that the commentator belongs to the 14th century, the age of this Ms. may be looked upon as the 15th century as the earliest limit and the 16th century as the latest.

#### PLAN-

As the entire work is not divided in the Ms. into chapters or any other sections which could have facilitated the reader in comprehending its contents, I have given a table of contents in Sanskrit. Whatever appeared to me to be superfluous has been placed within rectangular brackets [ ], while what was to be suggested as an alternative or as a supplement has been indicated in parenthesis ( ).

The portion commencing with अस घटना given in the Ms. on leaf 122<sup>b</sup> and printed here on p. 62 ought to have preceded the हीनवर्गजातों etc. written on fol. 120° and it is hence so printed on p. 62.

I have given three Appendices in the end: (i) Examples and Answers, (ii) Tables of Measurements and (iii) Sanskrit words and their numerical significations. Out of these so far as Appendix II is concerned, I may state that not only the

<sup>1</sup> This word has been retained in v. 13, p. 3; in other cases it has been replaced by saptavims'ati.

<sup>2</sup> These are not numbered in the Ms.

<sup>3</sup> From this salutation it may be inferred that the scribe is a Jaina or that he has transcribed this on the basis of a Jaina Ms.

tables recorded in Ganitatilaka are given but some more from several other works.

In the end, I may mention that it affords me great pleasure to record my indebtedness to my friend Dr. Bibhutibhusan Datta for the matetial help I could derive from some of his excellent contributions in the mathematical field, and for the valuable suggestions he made while going through the proofs of this introduction. I have also to offer my best thanks to Sheth Mohanlal Hemacand Jhaveri for his having lent to me the palm-leaf Ms. above referred to. Furthermore I am highly obliged by Dr. B. Bhattācārrya M. A., Ph. D., who most willingly included this work in the Gaekwad's Oriental Series, and thus gave me a splendid opportunity of editing a work on Mathematics, a favourite subject of mine.

Bhagat Wadi, Bhuleshwar, Bombay.

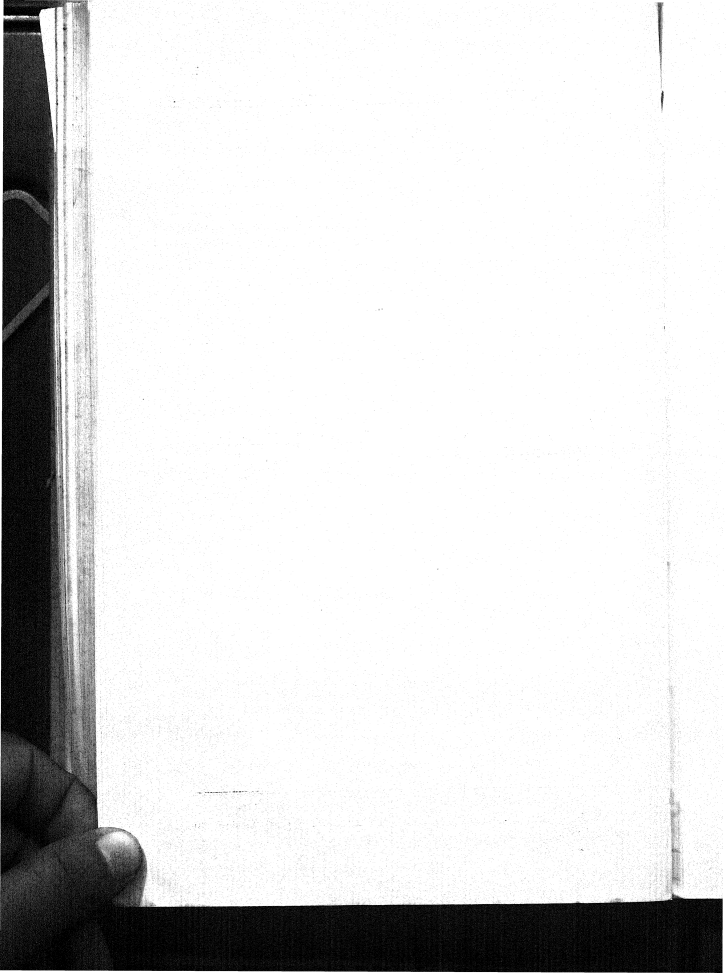
5th May 1935.2

HIRALAL R. KAPADIA.

10 गणि०

<sup>1</sup> It is not now with me; for, it has been ere long returned to him.

<sup>2</sup> Since then, some additions have been made while going through the proof-sheets.



## प्रस्तावना

"महातेजःप्रद्यः सर्व-मङ्गलोह्यासकारणम् । अर्हन् गणाश्रयं प्रीणन् , जयताद् वृषभध्वजः ॥ १॥"

# गणिततिलकम्-

गीर्वाणगीर्गुम्फितो मनोरमविविधच्छन्दोनियद्धः सपाद्यतपद्यप्रमितो गणितितिळकसञ्ज्ञकोऽयं प्रन्थः श्रीधराचार्यकृतित्रिद्यात्याधारेण निर्मित इत्यनुमीयते कितपयानां पद्यानां साम्यावलोकनेन । अत्र पाटीगणितसम्बन्धिनः सङ्कलितादयो ये विषयाः श्रीपितिभिः करणस्त्रैरुदाहरणेश्च समलङ्कताः प्रपित्रिन्ताश्च ते श्रीसिंहितिळकस्तरिभिर्व्याख्याताः । सङ्कलनविधौ द्वे पद्धती प्रदर्शिते कम उत्क्रमश्चेति । एवं गुणकारिवधौ कपाटद्वयसन्धि-तत्स्थ-स्थानविभाग-रूप-विभागिति सञ्ज्ञकाश्चतसः पद्धतयः, वर्गविधौ तिसः, धनविधौ चतरसञ्च । तदतन्तरं प्रथमतया पूर्णाङ्कमाश्चित्य परिकर्माष्टकं निर्दिश्य भिन्नाङ्कमनुलक्ष्य तथैव कृतम् । तत्पश्चाद् बह्वो विषयाः प्रपश्चिता यत्स्वरूपार्थिभिः प्रक्ष्यता-माङ्कण्लभाषानिवद्धा मदीया प्रस्तावना ।।

ग्रन्थकृत्परिचितिः—

गणितिलकविधावणां श्रीपतिनामधेयानां पितृवंशजातिसम्प्रदाया-दिप्रकाशनप्रवण उल्लेखो न कापि दृश्यत एतत्पाटीगणितविषयके गणित-

३-४ एतयोः खरूपस्य यन्निरूपणं गणिततिलकृत्ती विद्यते तत् तु भिन्नं लीलावती-वृत्तिगताद् गङ्गाधरकृतात् । एतत्समर्थनार्थमुद्रियते प्रस्तुता पङ्किः । सा चेयम्-

१ प्रेक्ष्यतां श्रीविनयचन्द्रस्रिस्त्रितं मिछनाथमहाकाव्यम्।

२ एतन्नामानि यथा—अनुष्टुप् (पृ. ७,९,१०,१२,१५,२४,२०,३० ?,००,०८ ?,०९,८३,८५,८६,८७); आर्यो (३१,८५); इन्द्रवंशा (२१?); इन्द्रवंशा (५,८,१६,२३,४१,४४,५८); उपजातिः (१-४,७,११,१३,२५,३०,३५,३९,४६,५४,५७,५९-६३,६४,७६,७७,८१-८३,८६,९०); उपेन्द्रवंशा (६८,९०); औपच्छन्दिसिकम् (४६,८२); तामरसम् (७३); तोटकम् (२०); दोधकम् (६); द्वतिकम्बितम् (४८); प्रमाणिका (६५); प्रमिताक्षरा (१९,२२), भुजङ्ग-प्रयातम् (५९); मन्दाकान्ता (२९,३४,३५,४५,६६,७१); मात्रासमकम् (३४); मालभारिणी (६); मालिनी (१५,१८,५२,८०,८६); रथोद्धता (७१,८०); वंशस्थिवलम् (६४१,८१); वसन्तिलका (९,३७,५१,७३-७५); विद्युन्माला (२३), शशिवदना (२६) शालिनी (१८,३०,४१,७८); शार्द्वलिकीडितम् (३,४६,४९,५०,६५,७२,७२,७४,०९,८०,८२); शिखरिणी (६); स्रिवणी (२,३४); स्रग्धरा (४२,४४,५१,५३,५५,६१); स्नगतम् (७); हिरणी (२१,५६).

<sup>&</sup>quot;अङ्कानां त्रामतो गतिरिति वितर्केणेकस्थानादियोजनं कम उत्कमस्त्वन्यस्थानादियोजनम् ।"

तिलके श्रीसिंहतिलकस्रिसन्दब्धायामेतद्वृत्तौ वा, किन्तु किश्चित्परिचय-कारिणी सामग्री लभ्यते श्रीपतिप्रणीताभ्योऽन्यान्यकृतिभ्यो यदि ते श्रीपतयः प्रस्तुताः स्यः । यथाहि—ध्रुवमानसाख्यस करणग्रन्थस निम्नलिखितेन—

"भट्टकेशवपुत्रस्य, नागदेवस्य नन्दनः। श्रीपती 'रोहिणीखण्डे', ज्योतिःशास्त्रमिदं व्यथात्॥"

—पद्मावलोकनेन ज्ञायते यदुत नागदेव इति पितृनाम, केशवभट इति पितामहनाम, 'भारत'वर्षगतं 'रोहिणीखण्डं' श्रुवमानसस्य चोत्पत्तिस्थानम् । श्रीपतीनामपि तज्जन्मभूमिन वेति प्रश्नः।

ज्यौतिषरत्मालाया महादेवप्रणीतटीकान्तर्गतया निम्नावतारितया—

" 'कत्र्यप'वंशपुण्डरीकलण्डमार्तण्डः केशवस्य पौत्रः नागदेवस्य सनुः श्रीपतिः संहितार्थमभिधातुमिच्छुराह्"

—पङ्क्या समर्थ्यते पितृप्रपितृनामसम्बन्ध्युक्केखः । अपरं च ज्ञायते एतद्रंशा-मिधानं कश्यपेति ।

एते जात्या ब्राह्मणा आसिन्नत्यवधार्यते जातकपद्धनेरन्तिमेन पघेन सिद्धान्तशेखरस चादिमेन ।

गणितितलकसारम्मे मङ्गलाचरणरूपेण नमस्कारः कृतः सँवेद्र्यन-सम्मताये आत्मस्रह्पदेवताये, धीकोटिदकरणसादौ स्र्यचन्द्राम्याम्, सिद्धान्तद्रोस्वरप्रारम्मे तेजोनिधये, जातकपद्धतेरादौ श्रुतिदेवताये, श्रुव-मानसस्य प्रारम्मे विश्वसृष्टिसित्यन्तकारणाय, दैवज्ञवस्त्रभप्रस्तावे तु नारा-यणाय। एवं सति श्रीपतीनां विशिष्टः सम्प्रदायः क इति निर्णयो दुःशकः,

<sup>9 &</sup>quot;इति जातककर्मपद्धितं गुरुपादाब्जसुगप्रसादतः । वरशिष्यजनप्रवोधिनीं कृतवान् श्रीपतिरयजाप्रणीः ॥" अनेनान्त्रमीयते यदुतैतेषां शिष्यपरिवार आसीत् ।

२ "निजगुरुपदद्वन्द्वं कृत्वा मनस्यतिभक्तितो गणकतिलकः श्रीपूर्वोऽयं पतिद्विजपुङ्गवः । स्फुटमविषमं मन्दप्रज्ञप्रबोधविष्ठद्वये लल्लितवचनैः सिद्धान्तानां करोति हि शेखरम् ॥ १ ॥"

३ अनेनेतेषां परमतसहिष्णुता प्रकटीभवति ।

४ महादेवेन तिथ्यादिकामधेनुनात्यां खक्ती पुष्पदन्ती शारदा मणनायकथ नक्षरकृताः ।

परन्तु तेऽजैना इति स्फुटमवधार्यते सिद्धान्तदोखरे सूर्यचन्द्रग्रहणनक्षत्राणां मेरोराकृतेश्र सम्बन्धिनो जैनमन्तव्यस खण्डनात् ॥

नतु गणितितलके श्रीपितपरिचयकारिनिर्देशामावे एतेषामम्रक-सम्प्रदायगोत्रपितनामादिष्टतान्तः कथं सङ्गतिमञ्जति ?। उच्यते—विश्वरूपेत्यप-राह्वयमुनीश्वरकृतायां लीलावतीविष्टतौ येषां श्रीपतीनां पाटीगणितस्य बीज-गणितस्याप्यवतरणपूर्वक उल्लेखो वर्तते ते गणितितलककर्तार इत्यवतरणपरी-श्वकाणां मतम् । अवतरणावलोकनं विना विशेषतो वक्तं नाहं समर्थः ॥

# श्रीपतीनां कृतिकलापः-

(१) धीकोटिदं करणम्

(२) सिद्धान्तशेखरः

(३) ज्योतिषरतमाला

(४) दैवज्ञवस्रभः

(५) जातकपद्धतिः

(६) गणिततिलकम्

(७) बीजगणितम्

(८) श्रीपतिनिबन्धः

(९) ध्रुवमानसकरणम्<sup>3</sup>

(१०) श्रीपतिसमुचयः

## धीकोटिदं करणम्-

धीकोटीतिनाम्ना प्रसिद्धं धीकोटिदं करणं करणग्रन्थः । असिन्नेकोन-विश्वतिपद्यमाणके ग्रन्थे सूर्यचन्द्रग्रहणविषयः प्रतिपादितो यत्प्रपन्नो विद्यते उदाहरणसञ्ज्ञायां टीकायाम् । मूलग्रन्थस्य प्रारम्भिके द्वे पद्ये यथा—

"पुष्पदन्तौ प्रणम्यादौ, वक्ष्येऽहं श्रीपतिः कविः । तयोः पर्वपरिज्ञानं, स्फुटं कौतुककृत् सताम् ॥ १ ॥ चन्द्राङ्गनन्दोन९६१इँगकोऽर्कनिन्न-श्रैत्रादिमासैर्युगधो द्विरनिन्नः ।

१ अस्यावतरणानि १४७९ हाका ब्दीये मुहूर्तपरिचितिकारिण्यां मरीचिनान्न्यां सिद्धान्त-विरोमणिवृत्तौ दरीहर्यन्ते ।

२ श्रीपतिपद्धतिरिलपि नामधेयम्।

३ रत्नसारनाम्नी कृतिः श्रीपतिप्रणीताऽस्ति, परन्तु सा प्रस्तुता न वेति विवादास्पदम् ।

४ कस्य श्रीपतेरियं कृतिरिति न निर्णीतम्।

५ ब्रेक्ष्यतां भारतीयज्योतिःशास्त्रं (पृ. २४७)।

६ अस्यो टीकायां सूर्यग्रहणव्याख्याप्रसङ्गे १५३२तमः शकाब्दः १५९३ तमश्च संसूचितौ ।

दीर्घवृत्तलक्षणविचित्रप्रश्रमाभ्रमरेखानिरूपणगोलीयरेखागणितादिगुन्फिरृणां श्रीसुधाकर द्विविद्महाशयानां मतेन भ्रीकोटिद्रचनासमये श्रीपतीनां वयथत्वारिशद् वर्षाण्यासीत् ।

पश्चोनितः स्त्रीयनृपाङ्क९१६भाग-हीनः शराङ्गा६५प्तफलेन युक्तः ॥ २ ॥"

## सिद्धान्तशेखर:-

सार्धनवशत९५० शालिवाहनशकाब्दासन्नसमयवर्तिनां श्रीपतीनामियंकृतिर्विशत्यध्यायमयी नवशतसमैर्मनोरमेः पद्यैनिवद्धा ज्यौतिषसिद्धान्तप्रकाशिका च समस्ति । अस्या द्वादशाध्यायी प्रथमो भागो ज्यौतिषतीर्थज्यौतिषाचार्यपद्वीधरैः श्रीकृष्णमिश्रापरनाममैथिलश्रीबबुआजिमिश्रेरादितश्रतुर्थाध्यायपश्चसप्ततिपद्यपर्यन्तं विभागं मिक्किभटकृतया गणितभूषणाख्यया
टीक्या तत्परतश्च स्वकृतविवरणेन समलङ्कृत्य संशोधितः 'कलकत्ता'विश्वविद्यालयेन प्राकाश्यं च नीतोऽस्ति । द्वितीयो भागो सृत्यमाणो वर्तते । एतद्विषयजिज्ञासुभिरवलोकनीयः प्रथमभागवर्ता प्रन्थपरिचयः (पृ.१३–२७) । तत्र पश्चपश्चाश्चता रम्यैः पद्यैर्गुम्फिते व्यक्तगणितेतिनाम्नि त्रयोदशेऽध्याये प्राचीनपाटीगणितप्रोक्ताः समस्ता विषयाः प्रतिपादिताः सन्ति । श्रीभास्कराचार्यैः
प्रणीता लीलावती प्राय एतदध्यायस्थानुरूपैवेति श्रीबबुआजिमिश्रमतम् ।।

#### ज्यौतिषरत्नमाला-

रैलमालेति सङ्घिपाह्वया काश्यां प्रसिद्धिं गता लेख्नप्रणीतरलकोशाधा-रेण श्रीपतिभिनिर्मितेयं कृतिज्यौतिषशास्त्रविषया विंशतिप्रकरणमयी वर्तते । असा आद्या पङ्किरेवम—

"प्रभवविरतमध्यज्ञानवन्ध्या नितान्तं"

असा कृतेर्द्धिणगतनुजमहादेवप्रणीता टीका समस्ति यसां श्रीपतीनां गोत्रादिवृत्तान्तो वर्तते ।

दैवज्ञवल्लभः--

नागदेवात्मजश्रीपतिसन्दृब्धोऽयं ग्रन्थो विश्वतिप्रकरणात्मको व्याव-हारिकज्यौतिषशास्त्रपरिचायकः, यथाहि—(१) तिथिप्रकरणं (श्लो. १–२७), (२) वारप्र० (श्लो. १–२३), (३) योगप्र० (श्लो. १–११), (४) करणप्र०

१ एतद्भिधानात्मिको अन्थोऽनतरणरूपेण निर्दिष्टो नारायणभद्दकृतायां मुहूर्तमार्तण्डस्य स्त्रोपज्ञमार्तण्डवस्त्रभाटीकायां (पृ. १०, ३४, ४०)। अस्यां टीकायां दैवज्ञवस्त्रभस्य नाम, सप्तमे श्रीपतेस्त अष्टाविशे पृष्ठे दृश्यते । प्रेक्ष्यतां "Descriptive Catalogue of Samskṛta and Prākṛta Mss. B. B. R. A. S. Vol. I" सञ्ज्ञकस्य प्रन्थस्य १०६तमं पृष्ठम् ।

२ अनेनास्यार्थपक्षीयत्वमनुमीयते ।

३ एतन्नामसूचनं सकारणं ज्ञेयम्, यतः समाननामाऽन्योऽपि अन्यो वर्तते।

(श्री. १-९), (५) नक्षत्रप्र० (श्री. १-११२), (६) ग्रहृतंप्र० (श्री. १-९), (७) संवत्सरप्र० (श्री. १-१६), (८) उपग्रहप्र० (श्री. १-३४), (९) गोचरप्र० (श्री. १-५५), (१०) सङ्ग्रान्तिप्र० (श्री. १-२०), (११) निषेककृत्यादिप्र० (श्री. १-३२), (१२) सर्वार्थसिद्धिप्र० (श्री. १-४७), (१३) वास्तुप्र० (श्री. १-४५), (१४) सुरप्रतिष्ठाप्र० (श्री. १-४७), (१५) भवनप्र० (श्री. १-२१), (१६) राजा(ज्या ?)भिषेकप्र० (श्री. १-१२), (१७) यात्राप्र० (श्री. १-२१०), (१८) विवाहप्र० (श्री. १-१२५), (१९) (१०) प्रश्नप्र० (श्री. १-४९)। अस्य ग्रन्थस्य द्वे आद्ये पद्ये, यथा—

"अत्युत्कटसरतमःपरिभ्यमान—
लक्ष्मीमनःकमलकुष्मलितग्मधामा ।
गीर्वाणमस्तकमणिद्यतिरिष्मताङ्गिनीरायणो मनसि वः स्थितिमादधातु ॥ १ ॥
होराङ्गतत्रकुशलैर्म्यनिभः कृतानि
शास्त्राणि सम्यगवलोक्य चिरन्तनानि ।
दैवज्ञवल्लभमिदं न्यवहारकाण्डं
श्रीश्रीपतिः प्रकुरुतेऽल्पमनल्पसारम् ॥ २ ॥"

श्रीसिंहतिलकसूरीणां परिचयः-

गणितितलकस्य वृत्तेः प्रणेतार इमे श्रीसिंहतिलकस्ररयः कदा कतमं मण्डलं मण्डयामासुरिति जिज्ञासनां तृत्यर्थं तेषां गुरुपरम्परादि किञ्जिदेवोच्यते पर्याप्तसाधनाभावात् । एतेऽस्यां गणितितलकवृत्त्यामात्मानं श्रीविबुधचन्द्रगणभृतां शिष्यरूपेण परिचाययन्ति । लीलावतीवृत्तिसमेता मन्त्रराजरहस्याभिधा कृतिरेभिनिंरमायि यदि निम्नावतारिताः पङ्कयः श्रमाणम्

"श्रीविवुधचन्द्रगणभृच्छिष्यः श्रीसिंहतिलकसूरिरिदम्। 'लीलावत्या' वृत्त्या सहितं विद्धते श्रियं दिशताम् ॥ ६१ ॥

१ अत एव समुपतिष्ठति शङ्का यदुतेयं प्रन्थो विंशतिप्रकरणात्मको न स्यात्, किन्तु स परिहार्यते पुष्पिकागतेन निम्नलिखितेनोहेखेन—

<sup>&</sup>quot;इति नागदेवात्मजभदृशीश्रीपति विरचिते देवज्ञव्हाभव्यवहारकाण्डे प्रश्नप्रकरणं विराति-तमं समाप्तम् । प्रेक्ष्यतां "Descriptive Catalogue of Saṃskṛṭa and Prākṛṭa Manuscripts" इति सञ्ज्ञकस्य प्रन्थस्य प्रथमस्य विभागस्य १-२ तमे पृष्ठे ।

संबद्धणत्रयोदशवर्षे दीपालिपर्वसदिवसे । साह्णाददेवतोज्वलमनसा पूर्ति मयेदमानीतम् ॥ ६३ ॥" श्रीयशोदेवस्ररिशिष्यविबुधचन्द्रस्ररिशिष्यश्रीसिंहतिलकस्ररिभि-र्मश्रराजरहस्यं विरचितम् ।

प्रान्तस्थेनानेनोहेखेन ज्ञायते यदुतैतेषां श्रीयशोदेवस्रस्यः प्रगुरव आसन्। 'अश्रल'गच्छेऽपि श्रीसिंहतिलकनामानः स्रयः सञ्जाताः, परन्तु ते एभ्यो भिन्ना उपदेशचिन्तामणिप्रणेतृश्रीजयशेखरस्रीणां च प्रगुरवः।

भुवनदीपकवृत्तिविधातृणां सिंहतिलकेति नाम वर्तते । किमिमे प्रस्तुताः सिंहतिलकसूरय एव सन्ति न वेति निर्णयकरणे नाहमलम्, यथेष्टानां साधनानामनुपलब्धेः ।

गणितितिलकृष्तेः प्रारम्भे मन्त्रराजरहस्यस्य चान्ते साह्नाददेवता-पदिनर्देशोऽकारि श्रीसिंहतिलकसूरिभिः । अनेन साह्नाददेवताऽस्यां गणित-तिलकृष्ते उक्लिखिता कुण्डलिनी देवता चैतेषामभीष्टदेवते इत्यनुमीयते ।।

श्रीसिंहतिलकसूरीणां कृतितितः— (१) गणिततिलकवृत्तिः।

१ प्रेक्ष्यतां 'जेसलमेरीयभाण्डागारीययन्थानां सूची' (पृ. ५८)।

२ दण्डायुधाम्भोनिधिचन्द्र(१४३६)सङ्ख्ये वर्षे खोपज्ञटीकासनाथोऽयं प्रन्थो व्यरिच ।

३ सन्तुल्यन्तां उपदेशिचिन्तामणिप्रान्तस्थानि निम्नलिखितानि पद्यानि-

"भावारिनिष्कृततपःकरवालशाली, धर्मप्रभः सुगुरुराज इतो रराज।

पीयूषबिन्दुसदशाक्षरवाग्विलासः, श्रीसूरि**सिंहतिलक**श्च ततः प्रतीतः ॥ ६ ॥

तत्पद्दनन्दनवन-कल्पद्यमसमिश्रयः।

जयन्ति साम्प्रतं श्रीमन् महेन्द्रप्रमस्यः ॥ ७ ॥ यत्पाणिमाहुः कृतिनः श्रियश्च, गिरश्च मैत्रीघटनैकतीर्थम् । सम्पर्कतो यस्य जनो विनीतः, श्रीमांश्च धीमांश्च किमन्यथा स्पात् १ ॥ ८ ॥ येषां कीर्तिमरे भरेण धवलीकर्तुं जगत् प्रोद्यते नाभृत् कोऽपि स यो ददाति तमसस्वस्तस्य शश्वत्पदम् ।

नाभूत् कोऽपि स यो ददाति तमसम्बन्धस्य शश्वत्पदम् । भग्नाशस्य च तस्य निर्जितचरेर्डुर्वादिश्रन्दैः स्फुरत्

कारण्येरिव वासभूमिरचला स्तीये मुखे दीयते ॥ ९ ॥ तेषां शिष्याः श्रीमन् —मुनिशेखरस्रयो नयोपेताः । श्रीजयशेखरस्रिः, श्रीस्रिमेंरुतुङ्गश्च ॥ १० ॥"

४ कलिकालसर्वज्ञश्रीहेमचन्द्रसूरिवरविरचिताया अभिधानचिन्तामणिसञ्ज्ञकनाममालाया या व्युत्पत्तिरत्नाकराह्वा वृत्तिर्विद्यते तत्र श्रीसिंहतिलकसूरिपरिचयकारीणि पद्यानि वर्तन्ते इति मे स्मृतिः । सा प्रामाणिका स्यादप्रामाणिका वा । (२) मन्नराजरहस्यं 'लीलावती' वृत्तिसहितम्।

(३) वर्धमानविद्याकल्पः ।

त्रिज्ञातीलीलावत्यादिविविधगणितावलोकनपुरस्सरं गणितितलक-वृत्तेः प्रणेदणां श्रीसिंहतिलकसूरीणां गणितविषये प्रचुरा प्रीतिरासीदिलेतसा आवृत्तेः पाठका एव साक्षिदायिनः । श्रीसिंहतिलकसूरिभिर्गणितिलक-वृत्ती विविधा प्रन्था उल्लिखिताः, यथाहि—(१) श्रीधरकृता त्रिज्ञाती

९ भाण्डारकरप्राच्यविद्यासंशोधनमन्दिरेऽस्या एका 323/A 1882-83 इति कमाङ्कका प्रतिर्विद्यते । तत्र प्रारम्भिक उक्षेख एवम्—

611 60 11

वक्ष्याम्यथानुषंगातप्रणवः परमिद्धिसिद्धिपदमेकं । पंचइलं रजावजीवं तु तह अहिणा ॥ ७७ ॥ नडमीपइ प्रदीपात्पविण्यस्याष्ट्युतश्वतस्मृत्या । वर्ष यावत्सप्पेनिहि दर्यः स्रिमंत्रोऽयं ॥ ७८ ॥ इस्रवित्य बहुश्रुतमुखांवुजेभ्यो मयाऽऽत्मसंस्मृत्ये । श्रीवर्द्धमानविद्यायंत्रयुतं लिखितमिह किंचित् ॥ ७९ ॥

इति श्रीविबुधचंद्रस्रिशिष्यसिंहितिलकस्रिकते वर्धमानविद्याकरपे यंत्रलेखनविधिः । श्रीवीरजिनं नत्वा वक्ष्ये श्रीविबुधचंद्रपूज्यपदं गणिविद्यायुगपदतो यंत्रं परमेष्ठिविद्यायाः ॥ १ ॥ "

अन्ते त्वित्थम्-

"क्षीरवृक्षवासनिक्षेपनित्यकृत्यादिसर्वमुपाध्यायमंत्रवत् ज्ञयं । वाचनाचार्यप्रवर्तिन्योरेक एव मंत्र-लघुमंत्रोऽत्रापि प्राग्वत् । उपाध्यायचतुष्टयेन पदस्थापनादिनप्रतिपन्नं षह्(द)[भ्व]ख(ष्व)पि महाबीरः कल्याणिकेषु यावधी( जी? )वं विशेषतस्तपः कार्य । यं. ५८ अ० १०॥ २०॥ ६॥

राकापक्षीयास्त्वेवमाहुः । कंबलस्थस्य वाचनाचार्यपदाईस्य दक्षिणकर्णे मंत्रं वर्द्धमानविद्यात्मकं न्यसेत् । स चायं । ही नमो भगवओ वद्धमाणसामिस्स जस्सेअं चक्कं जलंतं गच्छइ । आयासं पायालं लोयाणं भूयाणं हूए वा राणवारायं गणे वा जाणे वा वाहणे वा । बंधणे मोहणे थंभणे ही सब्बजीवसत्ताणं अपराजिओ भवामि खाहा ॥ प्रस्थानविधौ वक्ष्यमाणमेतद्यं च वार्पयेत् । इति वर्ध-मानविद्याकरूपस्तृतीयोऽधिकारः ॥ ग्रं. १०५ अक्ष २१६॥"

२ श्रीमहावीराचार्येर्गणितसारसङ्ग्रहसञ्ज्ञकायां सकीयायां कृतौ "थनं धनणैयोवंगों मूळे स्वणं तयोः कमात्" (पृ. ६, श्लो. ५२) इति पङ्गिपुरस्सरं येषां श्रीधराणां निर्देशोऽकारि ते एत एव स्युः। यदीदं मन्तव्यं सीक्रियते तर्हि एतेषां सत्तासमयः ७०५तमशाकवीयाव्दात्रार्वाचीन इति फलति। कोळज्ञूकमहाशयैःश्रीधरगुम्फितो लीळावतीसमानजातीयो गणितसारनामा प्रन्थः समवलोकितः। तत्रसा अपि श्रीधरा एत एव इति शङ्कर बाळकृष्ण दीक्षितमहोदयानां मतम्। प्रेक्ष्यतां तेषां भारतीयज्योतिःशास्त्राह्वायाः कृतेः २३०तमं पृष्ठम्। अस्मिन् पृष्ठे इदमपि सूचितं तैर्यद्वत भास्क-राचार्येर्वीजगणितकाररूपेण जातकपद्धतेनिर्दिष्टा प्रणेतारश्च श्रीधराः प्रस्तुता एव वर्तेरन्। आर्याच्छन्दोनबद्धत्रिशतीपयमाणिका त्रिशतिका एभिरेव निरमायि पाण्डुदासप्रार्थनया ९१३तमे साकेऽच्दे। न्यायकन्द्लीनिर्मातारः श्रीधरा एत एवेति सुधाकर द्विवेदी महाशयानां मतम्।

३ अङ्कराणित-क्षेत्रराणितेति विषयद्वयप्रतिपादिकेयं कृतिः । अस्यां स्तम्भोद्देशप्रस्युत्पन्नादिका ११ गणि० (पृ. ४, ९, ११, १७, ३९), (२) भास्कराचार्यप्रणीता लीलावती (पृ. ९, २९, ४२, ७८, ८०, ८२, ९२), (३) लीलावतीवृत्तिः (पृ. ३०), (४) ब्राह्मीपाटी (पृ. ८५), (५) अज्ञातनामकः कश्चिद् प्रन्थश्च (पृ. ८५)

एवं मोहनलाल हेमचंद झवेरीति सञ्ज्ञकस्य श्रेष्ठिवर्यसैकसा एव ग्रुद्धाग्रुद्धप्रतेराधारेण यथामति सम्पादितं सद्यत्तिकं गीर्वाणाङ्ग्लभाषायुगल-गुम्फितप्रस्तावनापरिशिष्टत्रितयसामग्रीसमृद्धं चेदं गणितित्वकं सादिसान्तं समीक्षन्तां समीक्षकाः । मम मितमान्द्यप्रभवा मुद्रणयन्नालयनियुक्तजनसमाचिरता वा मात्राऽनुस्वाराङ्कादिपतनपरावर्तनादीः स्वलनाः संशोधयन्तु मां च संस्व-यन्तु प्रकृतिकृपालवः परिश्रमवेदिनः सहृद्या इति प्रार्थयामि तेभ्यः १९९०-तमे वैक्रमीयाब्दे आषाढकृष्णेकाद्यां रिववासरे मोहमयीनगर्या भूलेखर-वीथ्या विबुधवृन्दारियन्दमकरन्देन्दिन्दरो हीरालालः ॥

याः सञ्ज्ञाः सन्ति ता **छीछावत्यां** न दृष्टिपथमवतरन्ति । एतस्या निम्नलिखितेन-"नत्वा शिवं स्वविरचितपाट्या गणितस्य सारमुद्धस्य । छोकन्यवहाराय प्रवक्ष्यति **श्रीधरा**चार्यः ॥"-

<sup>—</sup>प्रारम्भिकपचेनानुमीयते कैश्विद् यड्तेयं कृतिरेभिरेव गणितज्ञः प्राक्प्रणीतस्य पाटीगणितस्य सिङ्क्षप्रहरित ।

# विषयसूचिः।

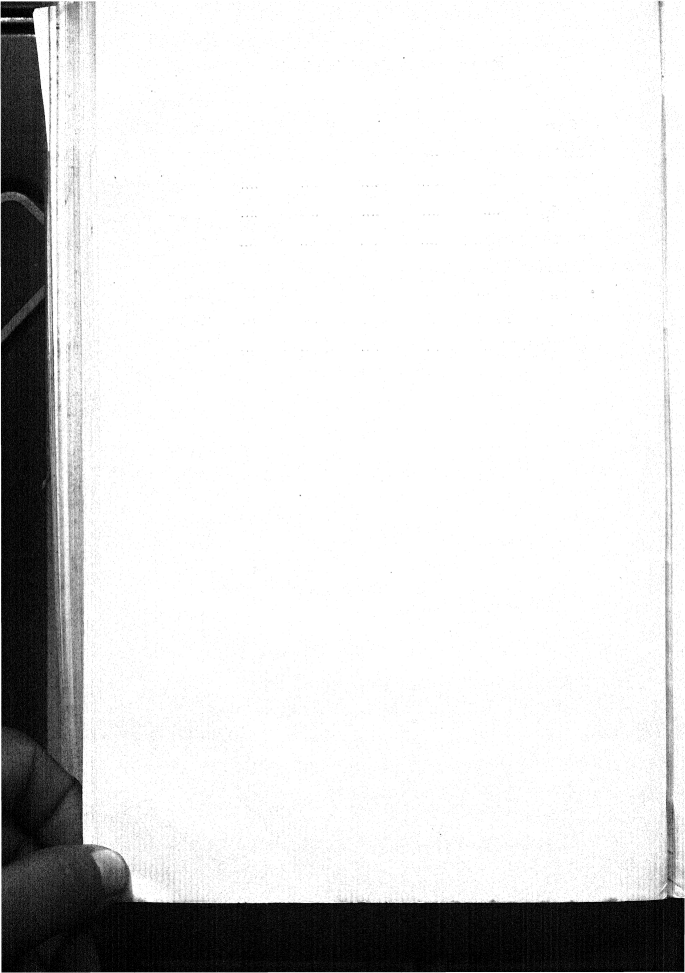
| विषय:                           | র প্রাঙ্ক: |  |  |
|---------------------------------|------------|--|--|
| मङ्गलाचरणम्                     | <b>१</b>   |  |  |
| परिभाषा                         | १-३        |  |  |
| स्थाननामानि                     | १-२        |  |  |
| कपर्वव्यवहारसञ्ज्ञा             | 3          |  |  |
| सुवर्णव्यवहारसञ्ज्ञा            | 3          |  |  |
| मेयव्यवहारसञ्ज्ञा               | 2          |  |  |
| धान्यमानव्यवहारसञ्ज्ञा          | २          |  |  |
| क्षेत्रव्यवहारसञ्ज्ञा           | ₹₹         |  |  |
| कालव्यवहारसञ्ज्ञा               | 3          |  |  |
| परिकमीष्टकम्                    | ३-१५       |  |  |
| (१) सङ्कालितम्                  | 3-8        |  |  |
| (२) व्यवकलितम्                  | 8          |  |  |
| (३) गुणकारः (प्रत्युत्पन्नम्)   | ४–६        |  |  |
| (४) भागहारः                     | &B         |  |  |
| (५) वर्गः                       | 5-8        |  |  |
| (६) वर्गमूलम्                   | 3-80       |  |  |
| (७) घनः                         | ११-१३      |  |  |
| (८) घनमूलम्                     | १३-१५      |  |  |
| (९) भिन्नसङ्गलितम्              | १५-१७      |  |  |
| (१०) भिन्नव्यवकलितम्            | १८-१९      |  |  |
| (११) भिन्नप्रत्युत्पन्नम्       | १९–२०      |  |  |
| (१२) भिन्नभागहारः               | २१–२२      |  |  |
| (१३) भिन्नवर्गः                 | २२–२३      |  |  |
| (१४) भिन्नवर्गमूलम्             | २३–२५      |  |  |
| (१५) भिन्नघनः                   | २५–२६      |  |  |
| (१६) भिन्नघनमूलम् (भिन्नघनपदम्) | २६–२९      |  |  |

| विषय:                             | पृष्ठाङ्कः |
|-----------------------------------|------------|
| परिकर्माष्टसम्बन्धि ग्र्न्यखरूपम् | २९–३०      |
| कलासवर्णः                         | ३०-६५      |
| (१७) भागजातिः                     | ₹0-?       |
| (१८) प्रभागजातिः                  | ?-38       |
| (१९) भागानुबन्धजातिः              | ३४-३६      |
| (२०) भागापवाहजातिः                | ३७–३९      |
| (२१) वहीसवर्णनम्                  | ३९-8१      |
| (२२) दृश्यजातिः                   | 88-88      |
| (२३) द्रोषजातिः                   | ४४–४६      |
| (२४) विश्लेषजातिः                 | 85-86      |
| (२५) द्येषमूळजातिः                | 86-40      |
| (२६) मूलाप्रभागः                  | 40-48      |
| (२७) उभयाम्रहश्यजातिः             | ५४-५७      |
| (२८) भिन्नभागदृश्यजातिः           | ५८-६०      |
| (२९) भागमूळजातिः                  | ६०-६२      |
| (३०) हीनवर्गजातिः                 | ६२–६५      |
| (३१) विपरीतोद्देशकः               | ६५-६८      |
| (३२) त्रेराशिकम्                  | ६८-७४      |
| (३३) पञ्चराशिकम्                  | ७४-८१      |
| (३४) जीवविऋयः                     | ८१-८३      |
| (३५) व्याजोपजीविवृत्तिः           | ८३–८६      |
| (३६) एकपत्रीकरणम्                 | 26-30      |
| (३७) समीकरणम्                     | ९०-९२      |

प्रेक्ष्यतां ६८ तमं पृष्ठं यत्र निम्नलिखित उल्लेखो वर्तते—
 "एतावता एकत्रिंशत् परिकर्माणि समाप्तानि ।"

# विषयानुक्रमः—Table of Contents.

| विषयः                |              | vt i se |       |                                        | पृष्ठाङ्कः |
|----------------------|--------------|---------------------------------------------|-------|----------------------------------------|------------|
| Introduction         |              | •••                                         |       | •••                                    | I-LXIX     |
| प्रस्तावना           |              | ••••                                        |       | 2004                                   | 50-90      |
| विषयसूचिः            |              |                                             |       | 0 4 5 4                                | 68-60      |
| गणिततिलकं सवृत्तिकम् |              | •••                                         | ****  | ************************************** | १-९२       |
| Appendix I           |              |                                             | • • • |                                        | 93-102     |
| " II                 |              | <b># 0 0</b>                                | 840   | ***                                    | 103-106    |
| " III                | # <b>#</b> # |                                             |       |                                        | 107-113    |
| शुद्धिवृद्धिपत्रकम्  |              |                                             |       | 9000                                   | 115-116    |



#### श्रीपतिविरचितं

# ॥ गणिततिलकम्॥

# श्रीसिंहतिलकसूरिसन्दब्धवृत्तिसमेतम् ।

ॐ नमो वीतरागाय ॥

साह्णाद्देवतावन्य-क्रमं नत्वा जिनं गुरुम् । दृष्टकुण्डलिनीदेवी-प्रसादप्रीणितान्तरः ॥ १ ॥ श्रीविदुधचन्द्रगणभृ-च्छिष्यश्रीसिंहतिलकसूरिरिमाम् । गणिततिलकस्य दृत्तिं, विरचयति परात्मबोधाय ॥ २ ॥ –युग्मम् मङ्गलाचरणम्-

अथ स्रत्रकारः श्रीपतिनामा सर्वदर्शनसम्मतामात्मदेवतां स्तुवन्नाह— क्ष्पोज्झितं रूपयुतं खरूप-मात्मखरूपं परमं प्रणम्य । करोमि लोकव्यवहारहेतो-विचिन्नवृत्तां गणितस्य पाटीम् ॥१॥ अयं श्लोको बह्वर्थ इति कृत्वा सङ्क्षिप्तरुचिनिमित्तं प्रारब्धं शास्त्रमिति न व्याख्यायते । स्पष्टश्चात्मखरूपवेदिनामिति ।

परिभाषा-

94

अथ गणितशास्त्रमारिप्सः प्रथममेकादिगणितस्य शून्यदृद्धा वर्धमानतां दर्शयन् वृत्तमाह—
एकं दशस्थानमथो शतं च, सहस्रमस्माद्युतं च लक्षम् ।
अनन्तरं तु प्रयुतं च कोटि—रथार्बुदं पद्ममतश्च खर्वम् ॥ २॥ ।
निखर्वसञ्ज्ञं च महासरोजं, शङ्कः समुद्रोऽन्त्यमतश्च मध्यम् । २०
पराद्ध्ये(धे)मित्याद्वुरिमां हि सङ्ख्यां, यथोत्तरं स्थानविद्रो दशशीम्॥३॥ ।
—युगमम्

दश्चगुणां सङ्घामाहुः । तथाहि-एकं १, दश १० । एक एव दश्चगुणो जाता दश । एवं सर्वत्र । शतं १०० । एकः शून्यत्रयं च सहस्रम्, यथा १००० । एकः शून्यचतुष्टयं च अयुतं-दश सहस्राः, यथा १०००० । एकः शून्यपञ्चकं लक्षं २५ १००००० । एकः षद् शून्यानि प्रयुतं-दश लक्षाः १००००० । एकः

१ अनुष्टुप्। २ आर्या। ३-५ उपजातिः।

सप्त शून्यानि कोटिः १०००००० । एकोऽष्टौ शून्यानि अर्बुदं-दशकोटिः १००००००० । एको नव शून्यानि पद्मः-कोटिशतं १०००००००। एको दश शून्यानि खर्व-कोटिसहस्रं १००००००००। एक एकादश शून्यानि निखर्व-दशकोटिसहस्रम् १०००००००००। एको द्वादश शून्यानि महा-५ सरोजं-कोटिलक्षं १०००००००००। एकस्रयोदश शून्यानि शङ्कः-दश-कोटिलक्षं १००००००००००। एकश्रतुर्दश शून्यानि समुद्रः-कोटिकोटिः १०००००००००००। एकः पञ्चदश शून्यानि अन्त्यं-दशकोटीकोटी १००००००००००००। एकः षोडश शून्यानि मध्यं-कोटीकोटीशतं १००००००००००००। एकः सप्तद्श शून्यानि परार्द्ध्य(र्घ)कोटीकोटी-१० सहस्रं १००००००००००००००। एवमेकेन सहाष्टादशाङ्का भवन्ति ।

अतःपरमपि ग्रून्यवृद्ध्या दशगुणं तन्नाम च शास्त्रान्तरतोऽवसेयम् ॥

अथ कपदेव्यवहारसङ्ज्ञार्थं वृत्तमाह-

स्यात् काकिणी पञ्चगुणैश्चतुर्भि-वराटकैः २० काकिणिकाचतुष्कम्। पणं भणन्ति व्यवहारतज्ज्ञा, द्रम्मश्च तैः षोडशभिः प्रसिद्धः॥४॥

१५ तैः पणैरित्यर्थः ।

अथ सुवर्णव्यवहारार्थं सञ्ज्ञावृत्तमाह-

यवैस्तु निष्पावमुशन्ति षड्भि-रष्टाभिरेभिर्धरणं प्रदिष्टम्। गचाणकं तद्वितयेन नूनं, व्यावर्णयन्तीह सुवर्णदक्षाः ॥ ५ ॥

पड्भिर्यवैरेकं निष्पावं-सुवर्णवल्लग्रशान्त-वदन्ति । शेषं स्पष्टार्थम् ॥

अथ मेयव्यवहारसञ्ज्ञाज्ञापकं वृत्तमाह-निष्पावकानां युगलानि सप्त, पाटीपटिष्ठा धटकं ब्रुवन्ति। पलं निरुक्तं दशकेन तेषां, तुलाऽत्र मेयव्यवहारसिद्धे ॥ ६ ॥<sup>3</sup> अथ कणमानसञ्ज्ञाज्ञापकं वृत्तमाह—

चतुष्टयं खल्विह पादिकानां, मनस्विनो मानकमामनन्ति। तैः सेतिकैका कथिता चतुर्भिः,स्यात् सेतिकानां दशकेन हारी॥॥। तैश्रतुर्भिर्मानकैः सेतिका । शेषं स्पष्टम् । मानिकानां चतुर्होरिकाणां श्रतं तत् स्वकीयेन नाम्ना प्रसिद्धं जने । स्पष्टम् ॥

अथ क्षेत्रव्यवहारार्थं सञ्ज्ञाज्ञापकं सार्धं वृत्तद्वयमाह— अङ्गुलं षड्यवैर्निस्तुषैर्जायते, तचतुर्विश्वतिं हस्तमाहुर्बुधाः

१-४ उपजातिः। ५ स्राग्विणी।

दण्डो भवेत् पाणिचतुष्टयेन, रज्जुः स्मृता दण्डकविंदातिश्च। समाश्चिरज्जुद्रयमानवद्धं, निर्वे(व)र्तनं ज्ञाः परिकीर्तयन्ति ॥ सत्पण्डिता दण्डसहस्रयुग्मं, कोदां प्रदांसन्ति चतुष्कमेषाम्। जना जगुर्योजनमत्र नृनं, वसुन्धरामानविधानधीराः॥ षड्जिः प्रदास्तेन्द्रियपूरुषस्य, प्राणैविंनाडी घटिका तु षष्ट्या। तासामहोरात्रमपि ग्रुवन्ति, षष्ट्या घटीनां पटवः सुपाट्याम्॥ तत्रिंदाता मासमुद्यान्ति सन्तः, संवत्सरं द्वादद्याभिश्च मासः। दोषं प्रमाणं त्विह लोकसिद्धं, प्रवालकाद्यं परिभाषणीयम्॥ एतानि स्पष्टानि॥

इति श्रीश्रीपतिविरचिते गणिततिलके परिभाषा ॥ सङ्गलितम्-

अथ क्रमप्राप्तं सङ्कलितानयनाय करणसूत्रं वृत्तार्धमाह— यथा स्वपक्षाङ्कयुतिः क्रमेण, तथोत्क्रमात् सङ्कलिते विधेया ॥

अस व्याख्या—यथा-येन प्रकारेण यथा स्वपक्षे एकद्यादिश्रेणिभृते अङ्कर्गाशो अग्रेतनाङ्कराशेस्तद्ध्वाङ्कश्रेणिः पूर्वाङ्कराशेस्तद्ध्वाङ्कश्रेणिः स्वपक्षस्तत्र १५ येऽङ्का वक्ष्यमाणोदाहरणयुक्त्या सप्तादयस्तेषां युतिर्योग—ऊर्घ्वाङ्कादधोऽङ्कानां मीलनं यत् स क्रमस्तेन क्रमेण तथा—तेनैव प्रकारेण तथा उत्क्रमादधोऽङ्काद्ध्वी-ध्वाङ्कानां मीलनं यत् स उत्क्रमस्तसादुत्क्रमात् सङ्कलिते अङ्करमम्मीलनविधौ विधेया—कार्यो इति सम्बन्धः ॥

अत्रोदाहरणद्वयदर्शकं वृत्तमेकम्— सप्ताष्टी नव षोडदा त्रिनवतिः षष्टिश्च षट्सप्ततिः पश्चाद्यान्मिलिता वद द्वुततरं विद्वन् ! विजानासि चेत् । सप्ताविंदातिरेकविंदातिरिष द्वात्रिंदात्(ता?)संयुता का सङ्ख्या सम्रुपैति पश्चदद्याभिर्युक्तास्तथा पश्चिमः?॥ १३॥

अत्र पूर्वार्धे प्रथमोदाहरणं उत्तरार्धे च द्वितीयम् । तत्र प्रथमोदाहरणे सप्ताष्टे-रेष् त्यादिका ७।८।९।१६।९३।६०।७६।५०॥ पट्टके भूमौ वा पूर्व सप्त, तदघोऽष्टौ इत्यादिक्रमेणाधः पञ्चाशद्याविक्षितिवाऽङ्कश्रेणिः पूर्व व्याख्यातक्रमोत्क्रमाम्यां मीलिता।सप्तमध्ये क्षिप्ताऽष्टौ जाताः पञ्चदश १५।एतन्मध्ये क्षिप्ता नव जाता-श्रतुर्विश्वतिः २४। इत्यादिक्रमेण । तथा अघोऽङ्कात् पट्सप्ततिसत्क६पट्मध्ये

१-४ उपजातिः। ५ उपजातिः। ६ शार्दूळविकीिंडतम्।

श्विप्तास्त्रयो जाता नव ९। एतन्मध्ये षद्क्षेपे जाताः पश्चद्श १५। पश्चद्शेत्या-द्युत्क्रमेण मिलिताः का सङ्ख्या सम्पैतीति वद—ब्रुहि द्वततरं—शीघं हे विद्वन् ! गणितज्ञ! चेद्—यदि जानासि, गणितशास्त्रमिति शेषः। उत्तरं च गम्यम्। तचेदं सप्ताद्यङ्क्षयोजनायां लब्धमेकोनविंशत्यधिका त्रिशती (३१९)। तथा दितीयोदाहरणे सप्तविंशत्यादिका २७।२१।३२।१५।५। पञ्चाङ्कपर्यन्ताङ्कश्रेणिर्मे-लिता का सङ्ख्या सम्रुपैतीत्यादि सर्वं पूर्ववत्। उत्तरं चैतद् गम्यम्। लब्धं शतं १००। एवं सङ्कलितविधः समाप्तः॥

व्यवकलितम्-

अथ व्यवकलितपरिज्ञानाय करणसूत्रं वृत्तार्धमाह—

वियोजने चाप्यमुना क्रमेण, विशोधनं खल्ववशेषलब्ध्यै।

अस्य न्याख्या-वियोजने च या बृहतोऽङ्कस्थानाद्रल्पाङ्कपातनरूपे न्यवक-िलतलक्षणे । चशन्दः समुचये । अपीति पुनरथेऽप्यमुना ऋमेण-प्रागुक्तरीत्या बृहदङ्काद्धः स्वल्पाङ्कपात्यन्यस्य पात्यते इति ऋमेण, तथा बृहदङ्कोपिर पात्यमङ्कं न्यस्य निष्काश्यते इति ऋमेण विशोधितं-विशुद्धिपदं नीतमङ्कस्थानम् । खल्छ(ः) १५ निश्चये । अवशेषस्य पात्यङ्कावशिष्टसाङ्कस्य लब्ध्ये-प्राप्तये सादिति सम्बन्धः ।

अत्रोदाहरणं श्लोक एकः-

सहस्रादुक्तसङ्ख्याका-नङ्कान् प्रोज्ङ्यावदोषकम्। आचक्ष्वाद्यु विजानासि, यदि हन्त विद्योधनम्॥ १४॥

अस्य व्याख्या—सहस्रात् १००० सहस्रलक्षणादङ्कात् उक्तसङ्घाङ्कान् सङ्कर लितविधित्रोक्तानेकोनविंशत्यधिकत्रिशतीलक्षणान् तथा शतरूपांश्च प्रोज्ङ्य—
विशोध्य अवशेषकमङ्कसहस्रशेषमाचक्ष्व—वद यदि विजानासि विशोधनं बहदङ्कादल्पाङ्कपातनिमत्यर्थः । अङ्कतोऽपि सहस्रं १००० असात् ऊर्ध्वाधोरीत्या
पातिते शेषं लब्धं ६८१ एकाशीत्यधिकपद्शती । तथा असादेवाङ्कात् १०००
शतस्य विशोधने शेषं ९०० नवशती । एवं व्यवकलितलक्षणं समाप्तम् ॥

२५ गुणकारविधिः-

अथ खल्पाङ्कस्थोपचयद्वद्धिहेतौ गुणनायां त्रिशस्युक्तप्रत्युत्पन्नाभिधानायां करणस्त्रं साधेद्वत्तमाह—

विन्यस्य गुण्यं गुणकाख्यरादो-रघः कपाटद्रयसन्धियुत्तया । उत्सार्य हन्यात् कमद्योऽनुलोमं,विलोममाहो उत तत्स्यमेव॥१५॥ स्थानं च रूपं च विभज्य कुर्यात्, सन्ताडनं वा खलु खण्डसञ्ज्ञम्॥

असा व्याख्या—अत्राङ्कगुणनविधौ रीतिचतुष्टयमुक्तम् । तत्र गुण्यं गुण-नीयं २१५८६ षडशीत्यधिकपश्चशती एकविंशतिसहस्राः । गुणकाख्यो राशिः ९६ षण्णवतिप्रभृतिकस्तस्याघो न्यस्य पश्चादनुलोमम्-अनुकूलमङ्करीत्या पूर्व षडशीतिषण्णवत्या गुणयित्वा । आहोशब्दो विकल्पार्थे । यद्वा विलोममङ्करीत्या ५ -प्रतिकूलमेकविंशतिः षण्णवत्या गुणयित्वा पश्चात् षण्णवतिग्रत्सार्य-चाल-यित्वा क्रमशः-क्रमेणानुलोमगत्या पश्चदशोपरि पण्णवतिकरणेन गुणयित्वा प्रतिलोमतश्राष्ट्रपञ्चाशरुपरि पण्णवत्या हन्यात्-गुणयेत्। उतशब्दोऽथवार्थः। तत्स्यमेव क्रियाविशेषणम्। तत्रैवानुलोमतः षडशीत्युपरिस्थेयैवानुत्सारितप्रतिली-मतश्र एकविंशत्युपरिस्थया अचालितया षणावत्या सर्वमप्यङ्कं हन्यात्। यद्वा १० स्थीयते गुण्याङ्कोपरि येन स स्थानशब्देन गुणकः पण्णवत्यादिकस्तं विभज्य त्रिधा द्वात्रिंशतं द्विधा अष्टचत्वारिंशतं वा कृत्वा वारत्रयं त्रिधाकृताङ्केन द्वात्रिं-शतावेलाद्वयं वाऽष्टचत्वारिंशता गुण्यस्य एकविंशतिप्रभृतिकसाङ्कसः त्रयसापि सन्ताडनं-गुणनं कुर्यात् । यद्वा रूपं चेति रूप्यते गुणकेन वृद्ध्यर्थं दश्यते यः स रूपाख्योऽप्यङ्कराशिस्तं विभज्य यथा प्रागुक्तमेकविंशतिप्रभृतिमङ्कं द्विधा १५ कृत्वा दशसहस्रात् त्रिनवत्यधिकसप्तशतीयुतान् स्थानद्रये विलिख्य वेलाद्वयं पण्ण-बत्या सन्ताडनं कुर्यात् । इति चतुर्थं यथावस्थानं गुणकं विभज्य यथा एकवारं नवाङ्केन एकविंशतिप्रभृतिकस्थैकवारं षद्वेन सन्ताडनं कुर्यात् परमेकाङ्कस्थानतया-ऽधस्तनाङ्को नियोज्य मेलनीयस्तथा च न्यासः २१५८६ गु० ९ जातः १९४-२७४ तथा एकविंशत्यादेरेव गु॰ ६ जातः १२९५१६। अनयोरित्थमेकाधिक-२० तया न्यासे १११२५६ मीलने च लब्घं २०७२२५६। एवं यदा अङ्को गुणकस्तदा एकवारमङ्कद्वयेन एकवारमेकेनाङ्केन गुण्यं ताडयित्वा निर्दिष्टरीत्याऽङ्कद्वयात् स्था-नाधिकतया गुणिताङ्कराशिद्वयं विलिख्य यथाभिमतं लब्धं भवतीत्येतदपि खण्ड-सञ्ज्ञकं करणम्। यथास्थानषण्णवत्यादिकं द्वाभ्यामधिकं कृत्वा अष्टनवत्या एक-विंशतिप्रभृतिकं गुणयित्वा पश्चाद् द्विकगुणितैकविंशतिप्रभृतिकप्राग्गुणिताङ्कम- २५ ध्यात् पात्य यत् एतद् गुणकाधिककारिष(ख)ण्डसञ्ज्ञकं करणं स्थानं पण्णवतिल-क्षणं विभन्य एकवेलं द्विनवत्या एकवेलं चतुर्भिरेकविंशतिप्रभृतिरङ्कस्य सन्ताडनं कृत्वा अङ्कद्वययोगः कार्यः । एतद्गुणकलीनता कारिष(ख)ण्डसञ्ज्ञकं करणम् ।

१ उपजातिः।

गुणकाङ्कस्य गुण्याङ्कस्य वा प(ख)ण्डनात् यथार्थाभिधानं खण्डसञ्ज्ञकं करणम् ॥ अथो न्यासवृत्तद्वयमाह—

षड्षे पश्चेकद्विकमपि हतं षण्णवतिभिः २१५८६ गुण ९६ भवेत् किं बृहि द्राग् गणक ! यदि जानासि गुणनम्।

तथा पञ्चाष्टौ षट् त्रिनवतिमपि द्वित्रिगुणितान् ९३६८५ गु. ३२ त्रिसप्तद्विष्ठांश्च प्रवद दश्चापश्चाष्टनवकान् ९८५१० गु. २७३॥१ स्पष्टम् ॥

विश्वसमसुजङ्गनवार्काः, शैलतुरङ्गसमाहतदेहाः । स्यात् स्फुटतारकवर्तुलमुक्ता-भूषणमत्र महेश्वरकण्ठे ॥

भ्याख्या—विश्वशब्देन त्रयोदश, खं-ग्रत्यं, सप्त स्पष्टं, श्रजङ्गशब्देनाष्टौ नाग-कुलानि, नव स्पष्टं, अर्का द्वादश। एतेऽङ्करीत्या पूर्वं त्रयोदश तत्पश्राच्छ्न्यमिति-क्रमरूपया लिखिता गुण्याः। शैलाः—सप्त कुलाचलाः, तुरङ्गाः सर्थस्य सप्त प्रसिद्धाः, ततस्ताभ्यां जातः सप्तसप्तत्यङ्करूपाभ्यां समाहतो—गुणितो देहः—स्वरूपं येषां ते तथा। शेषं स्पष्टम् ॥ न्यासः १२९८७०१३ गु. ७७। अथ क्रमात् लब्धाङ्क-भ्यन्यासः विश्वतिर्लक्षा द्वासप्ततिसहस्रा दे शते पदपश्चाशद्धिके २०७२२५६। एकोनत्रिंशह्यक्षाः सप्तनवतिसहस्रा नव शतानि विश्वतिश्च। अङ्कतोऽपि २९९७९-२०। दे कोट्यो अष्टपष्टिलक्षास्त्रिनवतिसहस्राः दे शते त्रिशच २६८९३२३०, एकोत्तरकोटिशतं १०००००००१। एवं गुणकारविधिः समाप्तः॥

भागहारविधिः-

श्रेण भागहारे करणसूत्रं वृत्तम्—
अपवर्ल्य समेन राशिना द्वौ
हरभाज्यौ सित सम्भवे ऋमेण ।
विभजेत् प्रतिलोममस्य मार्गो
गणितज्ञानविशारदैः प्रदिष्टः ॥

व्याख्या—अपवर्त्य-खण्डित्वा समेन. राशिना-द्वाभ्यां चतुर्भिरित्याद्यस-माङ्केन, एकत्रिप्रभृतिविषमाङ्केनेत्यर्थः । द्वौ हरभाज्यौ हियते वृद्धि प्राप्तौ कः प्रहाणि नीयते येन स हरो-भागग्राहाङ्कोऽङ्कस्तथा माज्यते-भागं प्रदाप्यते योऽङ्कः स भाज्यस्ततो द्वन्द्वे हरभाज्यावधिस्त्रतोपरितनस्यौ सति सम्भवे द्वि-प्रभृतिखण्डनां यावतीं हरभाज्यौ सहेते तस्मिन् सामर्थ्ये। एतेनाङ्क एकः

१ शिखरिणी २ दोधकम्। ३ मालभारिणी, "साज्गगाः स्मर्या मालभारिणी" इति छन्दोऽनुशासने ।

खण्डनां सहते तामेव खण्डनां द्वितीयो न सहते तदा न कार्यमित्यायातम्। क्रमेण प्रतिलोमम्-अङ्करीत्या प्रतिकृलम्, नानुलोममित्यर्थः । विभजेत्-भागं प्राहयेत् । शेषं स्पष्टम् ॥

· अत्रोद्देशकः—

राशयो ग्रणिता जाताः, खगुणच्छेदभाजिताः। कीदृशाः स्युः प्रचक्ष्वाशु, लक्षणं शिक्षितं यदि॥

व्याक्या—प्रागुक्ता गुणिता राशयो विश्वतिलक्षप्रभृतयः खगुणच्छेदेन प्राग् गुणकतां प्राप्तेन पण्णवत्यादिना भाजिताः—गृहीतभागाः कीदशाः स्युरिति प्रच-स्व-वद। अत्र करणघटना—प्राग् गुणितो राशिरेकविश्वतिलक्षा द्वासप्ततिसहसा द्वे शते पट्पश्चाशद्धिके। तदनु सित सम्भवे भागयोग्यतायां समेन राशिनाऽत्र १० चतुर्भिरपवर्त्य लिखितस्य पश्चलक्षाष्टादशसहस्रचतुःपष्टिरूपस्य ५१८०६४ मा-ज्यस्य, तथा हारेण पण्णवतिलक्षणेन चतुर्भिरपवर्त्य चतुर्विशतिभूतेन २४ भागे दत्ते लब्धं मूलप्रकृतिरेकविशतिसहस्राः पश्चशती पट्पश्चाशदिषका। एतेन यदि भाज्यो राशिद्दीभ्यामपवर्तितस्तदा हरराशिरिप द्वाभ्यां, यदा भाज्यश्चतु-भिस्तदा हरराशिरिप चतुर्भिरेवापवर्तनीय इति तन्त्वम्। एवं एकोनत्रिंशस्त्रस्य-१५ सप्तनवतिसहस्रनवशतविश्वतिरूपस्य सित सम्भवे द्वाभ्यामपवर्तितस्य १४९८९६० हारेण द्वात्रिशता द्वाभ्यामपवर्त्य जातपोडशकेन मागे दत्ते लब्धं त्रिनवित-सहस्राः पट्शती पश्चाशितिश्च। एवं सर्वत्र परं प्रायेणापवर्तनं विनेव यथा-स्थितस्थैव भाज्यस्य यथारूपेण भागं ददते। अथ न्यासः—२६८९३२३० भा० २७३। १०००००००१ भा० ७०। क्रमाङ्कष्यं ९८५१०; १२९८७०१३। २० एवं भागहारविधिः समाप्तः।।

#### वर्गविधिः-

अथ वर्गकरणसूत्रं सार्ध वृत्तम्— वर्ग विधायान्त्यपदस्य द्रोषैः, पदैद्विनिन्नं गुणनीयमन्त्यम् । पदात् समुत्सार्य तथैव द्रोष-मृत्सारयेद् वर्गविधानहेतोः ॥ २५ व्याख्या—अनुलोमगत्या योऽन्त्याङ्कः स प्रतिलोमगत्या आद्यस्य द्विती-योऽन्त्यो द्वितीयस्य ततीयोऽन्त्य इति क्रमेण यः सर्वाङ्कानामन्त्यपदं त्रिषष्ट्य-धिकशतस्य १६३ एकलक्षणं तस्य वर्गं सदशाङ्कद्विधातलक्षणं विधाय । यथा— एकस्य वर्गे एककः तमेकं त्रिषष्ट्यधिकशतैककाधः {१६३} कृत्वा पश्चादुपरिस्थमे-

१ अनुदुष्। २ उपनातिः।

ककलक्षणमन्त्यं द्विनिन्नं -द्विगुणं यथा-एको द्विगुणो द्वावेव जातस्ततः शेषैः पदैः षट्त्रिलक्षणैर्गुणनीयं, ऋमेणेति शेषः । यथा द्वौ षड्गुणौ जातं १२; एते प्राग्र लिखितत्रिषष्ट्यधिकशतैकसाधोलिखितैकसाध एकषट्कसाधो हो { ३६ ³ } तथा द्वावन्खलक्षणौ त्रिगुणौ जाताः पर्, ते त्रिषष्ट्यधिकशतैकस्याधोलिखितद्वि-५ काग्रे स्थाप्याः { 👯 🖁 । एतेन गुणितत्वादुक्तार्थत्वादन्त्यपदं द्विकलक्षणं विनष्टम् । ततः पदात् लिखितस्थानकात् शेषं त्रिषष्टिलक्षणं सम्रत्सार्य सञ्जाताधस्तनाङ्कस्य षड्विंशत्यिधिकद्विशतलक्षणस्य एकाधिकस्थानकतया यथा 📢 👯 विन्यस्य तथैव वर्गं विधायैतत्त्रागुक्तपदद्वयविधिं कृत्वा यथाऽत्र त्रिषष्टाङ्के पर् अन्त्यपदं तस्य वर्गं षट्त्रिंशत् तं कृत्वा षड्विंशत्यधिकद्विशतोऽधःक्रमाद् विलिख्य ( १६६) ततः षद् १० अन्त्यपदं द्विनिम्नं जाता द्वाद्श १२। शेषं पदं त्रिकलक्षणं तेन गुंणनीयकृत्वा यथा-द्वादश त्रिगुणाः पद्त्रिंशत् तां प्राग्दष्टलिखिते क्रमेणालेख्य रेडेंद्रै रेतन पद्क-मन्त्यमुक्तार्थत्वाद् विनष्टम् । ततः शेषं त्रिलक्षणं वर्गविधानहेतौरुत्सारयेत्, ए-काधिकस्थानतया विन्यसेदित्यर्थः। { १३5 ६ ३ }। ततस्तथैव वर्गं विधायेति प्रांगुक्तं क्रयीत्। यथा त्रयाणां वर्गं नव तं कृत्वा प्राग्दष्टलिखितोपरिस्यत्रिकाधः {१३६६३ १५ ततोऽत्राशेषपदाभावादन्यो विधिनीस्तीति प्राग्लिखिताङ्कयोजनायां त्रिषष्ट्य-धिकशतैकवर्गे जाताः षड्विंशतिसहस्राः पश्चशत्येकोनसप्ततिः २६५६९ इति ॥ वर्गानयने करणद्वितीयमाह—

इष्टोनयुक्ताहतिरिष्टवर्ग-युक्ता च

व्याख्या—यथा पश्चानां वर्गानयने स्थानद्वये पश्चकं विलिख्य एकः पश्चक
र॰ इष्टेन—अभिक्चितेनाङ्केन दिकलक्षणेन ऊनो जातास्त्रयः। एकस्य पश्चकस्तेनेष्टेनाकृष्टेन द्विकेन युक्तस्ततो जाताः सप्त। ततस्तेन इष्टोऽनेन त्रिकलक्षणेन अङ्केन इष्टयुक्तस्य सप्तकलक्षणस्याहतिः-गुणनाः, यथा-त्रिगुणाः सप्त जाता एकविंशतिस्तत
इष्टस्येकपश्चकादाकृष्टद्विकलक्षणस्य यो वर्गश्चतुष्कलक्षणस्तेन युक्ता यथा-एकविंश्वतिश्चतुर्युक्ता जाता पश्चवर्गे पश्चविंशतिः।।

२५ अथ तृतीयं करणमाह—

तुल्यद्विसमाहतिर्वा ॥ २१ ॥<sup>र</sup>

व्याख्या—तुल्यौ-समानो द्वौ अङ्कौ, यथा द्वादश द्वादश अनयोर्मिथः समा-हतिः-द्वादशभिः द्वादशगुणना, यथा—चतुश्रत्वारिशदधिकशतलक्षणाद् द्वाद-शाङ्कवर्गो जातः । अत्र वर्गविधिमनुपदिश्य वर्गं विधायेतिभणनमयुक्तं विमृश्य

१ 'ग्रुणियत्वा' इति प्रतिभाति । २ उपजातिः ।

लीलावत्यां (परिकर्माष्टके श्लो. ८) "समद्विघातः कृतिक्च्यतेऽथ, ख्राप्योऽन्त्यवर्गाद् द्विगुणान्त्यनिष्ठाः" इत्यमिहितम्। तथा लीलावत्यां (परि० श्लो. ९) "खण्डद्वयस्याभिहतिद्विनिष्ठी, तत्खण्डवर्गेक्ययुता कृतिर्वा" इति चतुर्थकरणम्रुक्तम् । तत्र पञ्चानां वर्गे पञ्चद्विखण्डा जाता एके त्रय एकतश्च द्वौ, तयोरभिहतिद्वौ त्रिमिरभिहतौ जाताः षद् ६। इयमभिहतिः षड्लक्षणा द्विनिष्ठी जाता द्वाद्य । ५ तथा खण्डयोद्वित्रिलक्षणयोः प्रागुक्तयोर्वगौ यो चतुन्वलक्षणौ तयोरैक्यं जातान्त्रयोद्य, तेन युक्ता द्वाद्य रूपाभिहतिकृतिः पञ्चानां वर्गः स्थात्, एवं सर्वत्र । तथा त्रिद्यात्यां वर्गानयनाय चतुर्थ करणमाह—"श्लपादिद्विचयपदसमासो वा"। रूपमेकलक्षणमादिं कृत्वा पश्चाद् द्विचयपदानि द्वाभ्यां द्वाभ्यामधिकानि मण्डनीयानि । पश्चात् तेषां समासः—योगः कार्यः। यस्याङ्कस्य वर्गः कार्यः तत्स-१० ङ्क्ष्यानानि स्युरिति तत्त्वम् । यथा "पूर्वं सहस्रद्विराशिघातः" इत्येव रीतिः प्रायः प्रसिद्धा। अत्रोदेशकः। उदेशशब्दादुदाहरणोपलक्षणम् । तत्रैकः श्लोकः—

एकादीनां नवान्तानां, द्वाद्शानां कृतिं वद् । द्वासप्ततेस्त्रिनवते-स्त्रिरसस्य शतस्य च ॥ २२ ॥

न्यासेनैवास्य व्याख्या—१।२।३।४।५।६।७।८।९।१२।७२।९३। चतुर्थपादो-१५ कात्रिरसग्रब्देन त्रिषष्टिशतं च तस्य त्रिषष्ट्यधिकशत(१६३)स्य कृतिं—वर्गं वद् प्रश्नः। उत्तरम्—लब्धाङ्काः क्रमेण एकश्रत्वारो नव षोडश पश्चिविशतिः पट्त्रिंशत् एकोनपश्चाशत् चतुष्पष्टिरेकाशीतिश्चतुश्रत्वारिशदधिकं शतं पश्च सहस्राः शतमेकं चतुरशीतिश्च अष्टौ सहस्राः षट्शती एकोनपञ्चाशच षड्विशतिसहस्राः पश्चशती एकोनसप्ततिश्च। अङ्कतोऽपि १।४।९।१६।२५।३६।४९।६४।८१।१४४। २०५१८४।८६४९।२६५६९। एवं वर्गविधिः समाप्तः।।

## वर्गमूलम्-

अथास वर्गस यन्मूलमेकादिलक्षणं तदानयनाय करणस्त्रं वृत्तमाह—
वर्ग विद्योध्य विषमात् पदतः पदेन
स्थानच्युतद्विग्रणितेन भजेच द्योषम् ।
पङ्क्षयां निवेद्द्य फलमस्य कृतिं विद्योध्य
द्विघेऽधिते कृतिपदं कृतिनो वदन्ति ॥ २३ ॥
व्याख्या—षड्विंद्यतिसहस्रपश्चशतैकोनसप्ततिप्रभृति अङ्कस्य वर्गस्यस्य
२६५६९ प्रतिलोमतो नवादितो विषमं समं इति गणनया यत्र विश्रामस्तसाद्

१-२ श्रीधरकृतायां त्रिशात्यामेकादशो नियमः । ३ अनुष्टुप् । ४ वसन्तृतिळका । २ गणितः

विषमात् पदतो यथाऽत्र द्विलक्षणानय(न)साङ्कस्य वर्गो द्विकान्तः पतित तेन पदेनाधी न्यासस्तेन भागहेतुना पदशब्दी उंशकवाची, यथा-एकेन वर्ग एकस्य वर्गं एककं विशोध्य-पातियत्वा उपरि २६५६९ जातमङ्कराशिशेषं तेन पदे-नैकलक्षणेन तमग्रे षद्काधः सञ्चारणीयत्वात् स्थानच्युतः स चासौ द्विगुणितश्च ५ स्थानच्युतद्विगुणितेन द्विकरूपेण भजेत्। तस्याधी न्यस्तयोग्याङ्केन भागं दद्यात्, यथा-द्विकस्याधः षट्कं नियोज्योपर्यङ्काद् द्वादशानां पाते उपरि पश्चचत्वारिश-दङ्कात् एकोनसप्ततिः (क्ष्पं १)। ततः तत् षट्कलक्षणं फलं लब्धं पङ्कयां अग्रेतन-लिखितद्विकपङ्कौ द्विकाप्रतो निवेश्य यथा {ध्री १ अस्य फलस्य पद्मलक्षणस्य कृति-वर्ग षट्त्रिश्र छक्षणसुपर्यङ्कात् पश्चचत्वारिशतो विशोध्य जातानि नव १० शतानि एकोनसप्तिः ९६९। ततस्तेन पदेन पट्कलक्षणेनाग्रे उपसर्पिणीयत्वात् स्थानच्युतेन द्विगुणितेन द्वादशानां प्राप्तेन द्विकमध्ये एकयोजनया सञ्जाता द्वात्रि-शताडघः कृतभागयोग्याङ्केन शेषं प्रागुक्तं भजेत्, यथाञ्त्र द्वात्रिंशतोऽधिस्नकं न्यस्य पण्णवतेः पातस्ततस्तत् त्रिकं फलं लब्धं पङ्कयां द्रात्रिंशदग्रे निवि(वे) इय कृत्वा अस्य त्रिकस्य कृति-वर्गं नवकलक्षणं विशोध्य-निर्गम्याधस्तनाङ्कमध्ये अप्रयोऽङ्को द्विन्नः स्थानच्युतत्वेन द्विगुणो द्वात्रिंग्रह्वक्षणस्तस्मिन्नर्द्धिते पोडशतां प्रापिते । एतेन यत् त्रिकं स्थानच्युतरीत्या न द्विगुणं तस्यार्धं न कार्यम्, तद्वस्यमेव स्थापनीयम्। एवं सति कृतिः षड्विंशतिपश्चशतेनैकोनसप्ततिलक्षणस्य वर्गस्य पदं-मूलं त्रिषष्ट्यधिकशतलक्षणं १६३ वदन्ति-कथयन्ति गणितज्ञा इति सम्बन्धः । अत्रोदेशकः श्लोकः-

मूलं प्राग्वछन्धवर्गाणां, यदि वेत्सि तदा वद । वेदान्धिवसुगोचन्द्र-फणरुद्रमितेरपि॥ २४॥

व्याख्या—प्रागुक्तलब्धवर्गाणां एकादीनां त्रिषष्ट्यधिकशतपर्यन्तानां मूलमेकचतुरादिलक्षणं वद । तथा वेदशब्देनाब्धिशब्देन चत्वारश्रत्वारः, वसवोऽष्टौ,
गोशब्देन नवखण्डपृथिवी, चन्द्रशब्देनैकः, फणिनो नागकुलान्यष्टौ, रुद्रा एका१५दश, एतैर्मितिः—प्रमाणं यस तस एककोटी अष्टादशलक्ष एकोनविशतिसहस्नापृश्चतचतुश्रत्वारिशस्त्रश्रणस्य मूलं वदेति प्रागनुक्तवर्गस्याप्यादि कथयेति सम्बन्धः।
क्रमात् प्रश्नोत्तरन्यासौ पूर्वोक्तत्वात् स्पष्टाभिधानाविति गद्येन नोक्तौ १।४।९।१६।
२५।३६।४९।६४।८१।१४८।५१८४।८६४९।२६५६९ लब्धं यथाक्रमं वर्गम्लानि १।२।३।४।५६।०।८।९।१२।०२।९३।१६३।११८१९८४ लब्धं वर्गम्लं
३० ३४३८ त्रयः सहस्राश्रतुःश्वती अष्टात्रिश्चच । एवं वर्गमूलं समाप्तम् ।।

<sup>,</sup> १ अनुषुष् ।

घनविधिः-

घने करणस्त्रवृत्तद्वयम्—

प्युनक्तीति १२५।

स्थाप्यो घनोऽन्यस्य कृतिश्च तस्य त्रिकादिनिष्ठी कृतिरादिमस्य। अन्यित्रिनिष्ठादिघनश्च सर्वे स्थानाधिकत्वं मिलिता घनः स्यात्॥ २५॥' एकादिरूपप्रचयेन कृत्वा त्रिसङ्गुणान्ये मुखसङ्गुणे च। क्षिपेद् घनं सैकमुताचरादोः समित्ररादि।प्रहतिर्घनो वा॥ २६॥'

च्याख्या—सप्तद्याधिकत्रिशताङ्कप्रभृतेः ३१७ अङ्करीत्या त्रिकरूपसा-न्त्यस घनः स [स] त्रिराशिहत्या सप्तिविंशतिलक्षणः स्थानाधिकत्वं यथा स्थात् तथा स्थाप्य प्रागुक्ताङ्कस्थाधो लेख्यो यथा (३३°)। तस्रेति तस्य त्रिकस्य कृति:-वर्गलक्षणः ९ अन्यत्र स्थापयित्वा त्रिकादिनिधी-गुणिता यथा नव त्रिगुणा सप्तविंशतिरस्य मूलत्रिकस्यादिरेकस्तेन गुणिता सप्तविंशतिस्तथैव स्थानाधिकत्वं १५ माग् लिखितत्रिशतसादशाधो योज्या यथा ( कुँ । कृतिरादिमस्येति त्रिकसा-दिम एकस्तस्य कृतिः-वर्ग एकोऽन्यत्र स्थापयित्वाऽन्त्यत्रिनिन्नेति अन्त्येन त्रिकेन गुणिता जातास्त्रयस्त्रिभिश्र गुणिता जाता नव। स्थानाधिकत्वं मूलत्रिश्चतसप्तद्-शाधो योज्या यथा (२३३१)। आदिघनश्चेति आदेरेकस घन एकलक्षणः। स्थानाधिकत्वं योज्यो प्राग्मूलयन्त्रके (२३०१०) । एतेन "निर्धक्तराशिरन्त्य-२० स्तस्य घनोऽसौ" इति चित्रोत्युक्ताध्याहारेण पुनरिप स्थाप्यो घनः, अन्त्यस्य प्रक्रिया न कार्या। कृतिश्र तसेत्यादि कार्या। यद्वा आदिघने कृताः सर्वेऽप्यङ्काः प्राग् दृष्टा मिलिता घनः अग्रेतनाङ्कसप्तलक्षणस्य स्थाप्यो घनोऽन्त्यस्रोति । अयं विधिरमीभिरङ्कैर्मी(मिं) लितैर्जीतस्ततो न कार्यः । कृतिश्र तस्येत्यादि कार्यमिति युक्तमत्राप्युक्तम् । ततस्तस्यान्त्यस्य एकत्रिंशह्रक्षणस्य कृतिः -वर्गो २५ नवत्येकषष्टिश्च ९६१ त्रिकादिनिन्नी यथा प्रागुक्तनवश्चत्या द्यङ्कोऽन्यत्र स्थाप-यित्वा त्रिगुणो जाता अष्टाविंशतिशती न्यशीतिश्व । आदिः सप्त तद्भुणा जाता विंशतिसहस्री एकाशीत्यधिकैकशतं च २०१८१। एते स्थानाधि-कत्वं प्राक्तिशतश्र सप्तद्शाधो लिखितसप्तविंशतिसप्तविंशत्येकनवत्यधो लेख्या

१-२ उपजातिः। ३ पश्चद्शो नियमः।

विषमात पूर्व है कितरादिमस्य यथाऽत्रादिमाः सप्त तस्य कृतिः न्वर्ग एकोनप-पदेन्। श्विषणा ४९ अन्त्यत्रिनिन्नेति अन्त्येनैकत्रिंशता गुणिता अन्यत्रापि लिख्य गाँता पश्चदश शतान्येकोनविंशतिश्च, त्रिगुणा जाता चत्वारः सहसाः पश्च शतानि सप्तपश्चाशच । स्थानाधिकत्वं योज्या र्वेष्ट्र अपदिघनश्चेति आदेः सप्तकस्य

<sup>५</sup> घनस्त्रचत्वारिंशद्धिकत्रिशतरूपो मोज्यो यथा र्वे १००० । स्थानाधिकत्वं

सर्वत्र ज्ञेयम्। एते सर्वे मिलिता-योजितास्त्रिश्चतसप्तद्शानां घनः कोट्यस्तिस्रो लक्षा अष्टादश सहस्राः पञ्चपञ्चाशत् त्रयोदश ३१८५५०१३ युताः स्यादिति किया।

द्वितीयवृत्तपदत्रयेण द्वितीयं घनानयनकरणम् । तथाहि एकादीत्यादि । एकद्वित्रिप्रभृतिरूपाणां प्रचयः—सम्भूचयस्तेन । एतेन एकादिद्विचयपदसमासो वेति

10 विधिन प्रयोज्यस्तथा ऊर्घ्वाङ्कश्रेणिन्यस्तैकादिरूपप्रचयेन, न तिर्थङ्न्यसाङ्कप्रचयेन कृत्वेति मनसा कृत्वा मेरुं गच्छन्तीत्यादिवदकर्मका कृदन्तिकया । त्रि[क]सङ्गुणान्त्य इति । एकादीनामन्त्यं स यस्य घनमानेतुमिष्टो यथा त्रिकस्य घनमानेतुमेकादिचयेन त्रिकमेवान्त्यः स त्रिसङ्गुणो जाता नव । तत्र त्रिसङ्गुणान्त्ये
नवकलक्षणे मुखसङ्गुणे चेति त्रयाणां मुखं द्वौ तेन सङ्गुणे—गुणिते नवके जाता
14 ष्टाद्याके आद्यराशेद्विकलक्षणस्य त्रिकादित्वात् घनमष्ट सैकं जातं नवकं क्षिपेत्
अष्टाद्यान्तन्वक्षेपे जातस्रयाणां घनः सप्तविंग्रतिः, एवं सर्वत्र ।

चतुर्थपदेन तृतीयं करणमाह—समत्रीत्यादि । समानां त्रयाणामङ्कानां यो राशित्तस्य या मिथः प्रहृतिः—गुणना यथा चतुर्णां घनानयनाय वारत्रयं चत्वारो मण्डियत्वा गुणनाऽन्योन्यं यथा चतुर्भिराहताश्रत्वारः षोडश षोडशिमश्र २० हताश्रतुःषष्टिः; स चतुर्णां घनो जातः । एवं सर्वत्र । च-उतश्रद्धौ सम्रचये । वाशब्दः प्रकारवाची । तथा घनविधिमनुकत्वा स्थाप्यो घनोऽन्त्यसेत्याद्ययुक्त-मिति विचिन्त्य पूर्वं समित्रघातश्र घनः प्रदिष्ट इत्युपदिश्य यसात् स्थाप्यो घनोऽन्त्यसेत्याद्यपुक्त-

चतुर्थं करणस्त्रं यथा—

खण्डाभ्यामाहतो राशि-स्त्रिष्ठः खण्डघनैक्ययुक् ॥ व्याख्या—यथा पश्चानां घनमानेतुं पश्चानां द्वे खण्डे एकत्र त्रयः एकतो द्वी, ताम्यां राशिः पश्चकलक्षणो राशिराहतो—गुणितो यथा—पश्चद्विगुणा जाता द्वा एते त्रिगुणा जातास्त्रिशत् ततस्त्रिशो जाता नवतिस्ततः खण्डयोद्वित्रिलक्ष-

१ अनुष्ट्य ।

20

णयोधेने क्रमादष्टौ सप्तविंशतिश्च तयोरैक्ये जातः पश्चतिंशत्, तद् युनक्तीति ष(ख)ण्डघनैक्ययुक् पश्चतिंशत्सिहिता नवतिः, जातं पश्चविंशत्यधिकं शतं १२५। इदं पञ्चानां घनो भवेत्। एवं सर्वत्र।

अत्रोदेशकः-

एकादिकानां नवकान्सभाजा-मष्टादशानां च घनं प्रचक्ष्व। त्रिसप्ततेः सप्तदशाधिकस्य शतत्रयस्यापि सस्ते! विचिन्स ॥

स्पष्टिमदं वृत्तम् । न्यासः—१।२।३।४।५।६।०।८।९।१८।०३।३१७ । एतेषां लब्धा घनराश्चयः । क्रमेण न्यासः एकोऽष्टो, सप्तविंशतिश्रतःषष्टिः, पश्चविंशत्य-१० घिकं शतं, पोडशाधिके द्वे शते, त्रिचत्वारिंशद्युतशतत्रयी, द्वादशाधिकपश्चशती, एकोनित्रंशद्धिकसप्तशती, पश्चसहस्राष्टशतानि द्वात्रिंशद्धिकानि, अष्टत्रिंशस्थ्या नवतिसहस्राः सप्तदशाधिकाः, कोटयस्तिस्रो अष्टादश लक्षाः सहस्राः पश्चपश्चाशत् त्रयोदशाधिकाः । क्रमाच्यासः—१।८।२०।६४।१२५।२१६।३४३।५१२।०२९। ५८३२।३८९०१७।३१८५५०१३ । एवं घनविधिः समाप्तः ॥ व्यम्मलविधिः—

घनमूले करणसूत्रवृत्तद्वयमाह—

घनोऽघनद्रन्द्रमिति प्रपास्य घनं घनान्म्लमधः पदस्य। नयेत् तृतीयस्य हरेच शेषं चिनिन्नकृत्यास्य नियोज्य लब्धम्॥ पङ्क्यां ततस्तत्कृतिमन्त्यनिन्नीं चिसङ्गुणां चापनयेद् घनं च। विधानमेतद् गणकेन नृनं पुनर्विधेयं घनम्ललब्ध्ये॥

व्याख्या—यथा प्राक् विषमसमविधिरुक्तस्तथाऽत्र प्रतिलोमतः प्रथममङ्कपदं घनस्तत्पश्चात् द्वौ अङ्कौ अघनद्वन्द्वं पश्चादेकमङ्कपदं घनस्तत्पश्चात् द्वौ अघन-द्वन्द्वमितिरीत्या यत्र पर्यन्ते घनपद्विश्रामस्तसाद् यथा प्रागुक्तपर्यन्तोदाहृति-घनस्य { ३३८५५०१३ } मूलं सप्तद्शाधि(क)त्रिशतीमानेतं घनपदादेकलक्षणाद्

१ उपजातिः । २ अशुद्धं स्थलमिद्म्, 'त्रयो लक्षा एकोननवितः सहस्राः सप्तद्शाधिकाः' इति शुद्धम् ।

धनमिति यसाङ्गस घन उपर्यङ्केभ्यः पतित तदङ्कघनं यथा त्रिएकाधस्त्रकं निवेक्य त्रयाणां घनं सप्तविंशतिलक्षणग्रुपर्येकत्रिंशतः प्रपात्य शेषं ४ स्थाने स्थिताः । पश्चादेनं त्रिकं मूलं मूलाख्यं उपयेङ्कपदस्य तृतीयस्य पश्चकलक्षणस्याधो न्येत्, यथा (१८३५०१३) । ततोऽस्य मूललक्षणस्य त्रिनिन्नकृत्येति यथाऽत्र मूल-५ त्रिकं तदस्य कृति: -वर्गो नवकं त्रिगुणः सप्तिविश्वतिस्तया त्रिनिष्ठकृत्या २७ एक-स्थानोनतया उपर्यक्को नियोज्यः, यथा (१६५५००३); शेषम्रपर्यक्कं हरेत्-भजेत्, यथाऽत्र सप्तविंशत्यध एकं कृत्वा उपर्यष्टचत्वारिंशन्मध्यात् सप्तविंशतिर्गता एक-विंशतिः स्थिता, सप्तविंशतिश्व दत्तभागत्वादुक्तार्थत्वाद् भञ्जनीया, लब्धं च फल-क्रपमेकं पङ्गचां त्रिकाग्रतो नियोज्य-निवेश्य तत्कृतीत्यादि तस्य लब्धस्य एकस १० पङ्किनिविष्टस कृतिः -वर्ग एक एव तामन्त्यनित्रीमन्त्येन त्रिकेण गुणितां यथैक-स्त्रिगुणस्त्रय एव जाताः । त्रिसङ्गुणां त्रिकेण गुणितास्त्रयो जाता नव । एतेन तत्कृतिमन्त्यनिष्ठीं त्रिसङ्गुणां उपरि { " विश्व १ विश्व तपश्चदशभ्यो नवकमप-नयेत् शेषद्विशते पडिधके जाते घनं चेति लब्धस्येवैकलक्षणस्य घनमेकम्रुपर्यङ्कादप-नयेत्, जातः ( े े दे १ ) । ततः पुनरपि करणमाधातुं तृतीयस्य पदस्याधो मूलं न-अयत्, यथाऽत्र एकस्योपयेङ्कस्य तृतीयपदस्याधो म्लमेकत्रिंशतं नयेत् ( ° ° ° ° दे दे )। ततोऽस्य एकत्रिंशता कृतिः वर्ग एकषष्ट्यधिकनवश्वतरुक्षणा, अनेया विनिधया त्रिगुणया ज्यशीत्यधिकाष्टाविंशतिशतरूपया एकस्थानीनतया यथा एकत्रिंशत्-

सत्कित्रिकसाधस्यशीतिसत्कित्रकं नियोज्योपर्यङ्काङ्काधः प्रदत्तया र्वे कृष्टि कृ

रिश्रद्धिकशतत्रयलक्षणमपनयेत् । अध्य लब्धं प्रागुक्तित्रक्षेत्र्वादिधनम्लं सप्तद्भाधि(क)त्रिश्वतलक्षणं ३१७विधानमेतिदित्यादि स्पष्टम् । आम्रायेन सम्यस् धनस्य त्रिकोट्यादेर्यनम्लं सप्तद्भाधि(क)त्रिश्वतलक्षणं तस्य ३१७ यो वर्गे एक-लक्षचतुःशतएकोननवति १००४८९लक्षणस्तेन त्रिकोट्यादिघनस्य भागे दत्ते यथा {१००४८९लक्षणस्तेन त्रिकोट्यादिघनस्य भागे दत्ते यथा {१००४८९लक्षणस्तेन त्रिकोट्यादिघनस्य भागे दत्ते यथा {१००४०२२ लब्धं चैकः स प्राग् लब्धं त्रिकाप्रेऽन्यत्र देयो यथाऽन्यत् ३१ अन्यत्र च स्थाप्यौ अधःस्थाङ्काथ सञ्चार्यभागाङ्काधःसप्तकेन्वापर्यङ्कभागापहारे यथा {१००४ इतः सर्वेऽपि गताः, लब्धं च सप्त ते प्राग्लब्धत्र्येकाग्रतो योज्या यथा ३१७। एतच त्रिकोट्यादिघनमूलम्। एते सर्वत्र धनाङ्कानां वर्गेण भागे दत्ते घनमूलमायातीति स्थितम्।

अत्रोदेशकः श्लोकः—

घनानां पूर्वलब्धानां, मूलानि वद कोविद !। यद्यस्ति भवतः सम्य-गभ्यासः परिकर्मसु ॥

अस्य न्यासेन व्याख्या, यथा—१।८।२७।६४।१२५।२१६।३४३।५१२। ७२९।५८३२। ३८९०१७।३१८५५०१३ । एषाम्रुत्तरं प्रागुक्तसङ्घां कृत्वा भ न्यासेनैव यथालब्धं मूलानि—१।२।३।४।५।६।७।८।९।१८।७३।३१७ । एवं घनमूलविधिः । एतत्समास्या पूर्वाण्यष्टौ परिकर्माणि समाप्तानि ॥

भिन्नसङ्गिलतम्—

अथ भिन्नसङ्कलिते करणसत्रवृत्तार्धमाह— सददाहरलवानां योजनं सम्प्रदिष्टं

हरविरहितराद्रोदछेदकः कल्प्य एकः ॥

व्याख्या—प्राक् पूर्णरूपाणां सङ्गलितग्रक्तम्। इदानीं मिन्नानां—खण्डितानां रूपाणां वक्ष्यमाणरूपाधिप्रभृतीनां सङ्गलितोपायमाह—सहशेति। सहशहराः—सहश्च्छेदाः अधोवर्लञ्जा ये लवा—उपर्यङ्का अंशास्ते तथा तेषां संयोजनं—संमीलनं
यत् तद् भिन्नसङ्गलितं स्थादिति सम्बन्धः। उदा०। अर्धं त्रिमागश्च नवांशकश्च २५
अष्टादशश्च युतो भवेत् किम्। वृत्तपूर्वाधम्। रूपस्थापूर्णस्थार्धं रूपस्य मागो रूपस्य
नवांशो रूपस्थाष्टादशांशश्च एषां युतौ पूर्वोक्तयुक्त्या संयोगे किं स्थादिति प्रश्नः।
अथ संयोगरीतिः कथ्यते। रूपशब्देनैकस्तद्धो ब्याद्यङ्केन छेदाक्यासः। { १९३१ १०३१

एषां सद्दशहरलवकृते भागे जातो वक्ष्यमाणस्य ''अंशच्छेदौ छेदनाभ्यां विहन्यादन्योन्यस्य छेदसादृश्यहेतोः'' इति दृत्तार्घस्य व्याख्या [या] । तथाहि अत्र ३०

धनमिति अंशाच्छेदाव् ब्रादयस्ततो इन्द्रे रूपं अन्योन्यस्य परस्परं छेदनार्थं निने निमयविहिताभ्यां यथा एकत्रांशच्छेदाधस्त्रयः अपरत्रांशच्छेदाधो द्वौ यथा स्त्रयोंऽज्ञास्तथा त्रिगुणौ द्रौ जाताः पट् रिड्डे हराख्याः । द्वितीये द्विगुण एको प जातौ द्रौ । द्विगुणास्त्रयो जाताः पद (हु) हराख्याः। तत एतौ सद्दशहरौ समान-पद्मच्छेदौ लब्धौ द्वित्रिलक्षणौ तयोः संयोजनं त्रिमध्ये द्विक्षेपे जाताः पश्चांशाः षट्छेदा मिलितत्वात् प्राक् छेदांशौ भञ्जनीयौ यथा 📢 असाधो दिकोप्यु-क्तार्थत्वाद् भञ्जनीयः, यथा 📳 अथाप्रेतनाङ्क 📢 संयोजना प्राणिव, यथा अंश-च्छेदावित्यादिना छेदविनिमये एकत्र षडधो नव । एकत्र नवकाधः षद् यथा १० { ६ | ६ | १ | तत् छेदाभ्यां नवषद्वाभ्यां विहन्यात्, यथा नवगुणाः षद् जाताश्रतुः-पञ्चाशत् । नवगुणाः पञ्च जाताः पञ्चचत्वारिशत् , यथा 👯 तथा षद्गुणा नव जाताश्रतुःपश्चाशत्, पड्गुण एको जाताः षट् यथा। ततः सद्दशहरेति विधिः कार्यो यतो हरा एव सद्दशा विलोक्याः, न लवाः। ततः समानच्छेदानां पश्चचत्वारिंगः हाक्षणानां षड्योगे जाता एकपश्चाग्रत्, चतुःपश्चाग्रत् छेदाः पूर्व-१५ राशिषट्कश्चीक्तार्थत्वाद् गता यथा (५३)। अथाग्रेतनाङ्क १८ योजना यथा-अंश-च्छेदावित्यादिना । छेदविनिमये चतुःपश्चाशद्घोऽष्टादश तथाऽष्टादशाधश्रतुः-पश्चाशद्, यथा (५१) ५१) । ततोऽष्टादशगुणाश्रतःपश्चाशत् जाता द्वासप्तत्यधिका नवशती तथाऽष्टादशगुणा एकपश्चाशत् जाता नवशत्यष्टादश च । द्वितीये चतुः-पश्चाशृहुणा अष्टादश जाता नवशती द्विसप्तितिश्च। तथा चतुःपश्चाशृहुण एको जाता २० चतुःपञ्चाशत् । ततः सदशच्छेदत्वात् पूर्ववत् सदशहराणां लवानां नवशताष्टाद-शानां पश्चाशयोजने जाता नवशती द्वासप्ततिथ । प्राग् राशिश्रतःपश्चाशचोक्तार्थ-त्वाद् गता, यथा (१७३)। सदशच्छेदांशत्वात् एषामधित्रिभागादीनां सञ्जातद्वा-सप्तत्यधिकनवशतानां समानच्छेदैभीगे दत्ते सङ्कलिते रूपमेकं लब्धं यथा १। यदा हरो न भवति लवा एव स्युस्तदा तेषां भिन्नानां रूपखण्डानां किं कार्यमि-२५ त्याशक्र्याह—हरविरहितेत्यादि । हरेण एकद्रिभागादिना यो विरहितो राशिः सम्पूर्ण एव यथा वक्ष्यमाणोदाहरणे पड् रूपाणि तस्याध एकच्छेदकः स्वयं कल्पनीय इत्यर्थः।

उदाहरणं वृत्तोत्तरार्धं यथा-

सार्धत्रयं पण्णवपादहीना-रूपंशान्वितात् सप्त च योजय द्राक् ॥

व्याख्या—रूपत्रयं पूर्णं चतुर्थरूपसार्धं तस्याधो देयम्। षद् पूर्णानि स्गापन-अस्याध एकः छेदकः कल्प्यः। तथा नव रूपाणि पादहीनानि-एकभागः नानि । तथा सप्त रूपाणि इयंशान्वितानि-त्रिभागान्वितानि । यथा न्यासः-पग(गु)णच्छेदसङ्गणः सांशः," यथाऽत्र सार्धत्रयन्यासे छेदेन त्रिकेण गुणितो रूप- ५ गणित्रकलक्षणो जाताः षद्, सांश अधस्तेनैकसहिताः षद् जाताः सप्त, यथा 💱 🛭 अग्रेतनाङ्कैकच्छेदषद्भयोजनार्थ''मंशच्छेदा''वित्यादिना छेदसादस्ये दिदिलक्षणे ज्ञाते उपर्यशानां (६००६) सप्त द्वादशानां योगे जाता एकोनविंशतिर्द्विच्छेदा प्राग् राशिनिंद्यतः। द्विकाधो द्विकोऽपि जातो यथा (१३)। ततोऽग्रेतनाङ्कनवपाद-हीनलक्षणयोजनायां प्राग् भागापवाहजातिः कार्यः, यथा-"भागापवाहनविधो १० हरनिमरूपे राशेर्रुवानपनयेत्" इति वक्ष्यति (०००) । ततो हरेणात्र चतुष्केण गुणिते रूपे नवलक्षणे जाताः षद्त्रिंशत् । ततस्तसात् षद्त्रिंशद्रूपाद् राशेर्लवानपनयेत् यथाऽत्रैकापनयने जाताः पश्चित्रंशत् । एको भज्यते पश्चत्रिंशत्, यथा (३५) । ततोऽंशच्छेदौ छेदनेति जाताश्रतुरुछेदाः विधिकरणायात्र छेदयोर्द्धिचतुष्करूपयोर्थेनैकद्विलक्षणेनापवर्तं कृत्वा छेदाध १५ एको द्वौ च न्यस्यौ, यथा रिड्डीइइ)। छेदेन दिलक्षणेन गुणितौ द्वौ जाताः चत्वारस्तथा द्विगुणैकोनविंशतिर्जाता अष्टत्रिंशत्, परत्र एकगुणं ताद्दश्ये(शे?) च चतुरछेदाः पश्चत्रिंशत्, यथा { ३५ ३५ ) । ततः सद्दशहरत्वाछ्य्धाष्ट्रत्रिंशन्मध्ये पश्चित्रं शत्क्षेपे जातास्त्रिसप्ततिश्रतु रुछेदाः प्राग्राशिरेकलक्षणच्छेदश्च भगः। एतेन यत्राङ्कोऽपवर्तं सहते तत्राङ्कमपवर्त्यान्योन्यं लिखित्वा छेदाभ्यामपवर्तितच्छेदाभ्यां २० विहन्यादिति दर्शितम् । न्यासो यथा—{ ° ३ । ततोऽग्रेतनाङ्कर्यंशान्वितसप्त-योजनार्थं भागातुबन्धजात्युक्तरूपगणेत्यादिना त्रिगुणाः सप्त जातैकविंशतिः, अंशैकक्षेपे जाता त्रिच्छेदा द्वाविंशतिः, यथा ( क्षेत्रे) ततो इंशच्छेदावित्यादिना त्रिचतुष्कच्छेदाभ्यां मिथो गुणिते समानद्वादशकच्छेदे हरलक्षणे जाते उपरि त्रि-गुणत्रिसप्तत्या जातदिशत्येकोनविंशतिलक्षणानां लवानां मध्ये चतुर्गुणद्वाविंशत्या २५ जाताष्टाशीतिलवक्षेपे जाता सप्ताधिका त्रिशती, अधी द्वादशच्छेदाः, प्राग् राशि-स्त्रिकच्छेद्श्य निवृत्तः । ततः सप्ताधि(क)त्रिशतस्याधो द्वादशिमश्छेदत्वाद् भागे लब्धं पूर्णीन पश्चविंशतिरूपाणि सप्त द्वादशभागा यथा 👯 । एवं सर्वत्र । मिन्नसङ्कितं समाप्तम् ॥

१ चतुर्विंशतितमोऽयं नियमः।

३ गणित ०

घनमिनि '

भिन्नव्यवकितम्-

निवेटि भिन्नन्यवकलिते करणसूत्रं वृत्तार्धम्—

कृतसमहरराइयोरंशविश्लेषमाहु-र्व्यवकलितविधाने ज्ञातपाटीनिबन्धाः॥ ३३॥१

व्याख्या—भिन्नानां—रूपखण्डानां षड्भागादीनां व्यवकितोपायमाह— कृतसमेति । व्यय आयमपेक्षते, ततो राशी-आयव्ययराशी एतौ कृतसमहरौ -विहितसमानच्छेदौ, ततो द्वन्द्वे तयोः कृतसमहरराश्योर्मध्ये य आयराशिस्तसाद् व्ययराशिजातानामंशानां षड्भागादिसम्रुत्थिताङ्कानां विश्लेषं-पातं पश्चाच्छेष-मङ्कं व्यवकितिधनमाहुः । शेषं स्पष्टम् ।।

१० अत्रोदेशवृत्तेनोदाहरणद्वयमाह—

एकसात् भो द्रम्मतः प्रोज्ङ्य विद्वत् ! षड्भागार्धे त्र्यंशकात् ब्रूहि शेषम् । सार्धं व्यंहिं साष्टभागं तथैकं त्यक्त्वा त्र्यंशेनान्वितद्रम्मषट्कात् ॥ ३४ ॥

१ मालिनी। २ शालिनी।

उपरि पद्त्रिंशदंशौ २ जातौ। ततोऽंश[त्रि]पद्त्रिंशदूपस्य पद्त्रिंशदूपभागापन-यने शेषं श्रून्यमेव लब्धम्, यथा {०}॥

अथ द्वितीयोदाहरणमुत्तरार्थेनाह—सार्थमित्यादि । अत्रायराशि विन्यस्य तत्पुरो व्ययराशिं न्यसेदिति रीतिः। ततः त्र्यंशान्त्रितद्रम्मषद्कात् सार्धं रूपं व्यंहिं-विगतैकभागं रूपं तथा साष्ट्रभागमेकं रूपं त्यक्तवा यत् तस्य शेषं भ तद् व्यवकलितधनं ब्रुहि-वदेति सम्बन्धः । न्यासो यथा ( ६ | १ | १ | १ | १ | १ | प्राच्याङ्क आयराशिः, शेषो व्ययराशिः। ततो द्वौ समहारौ कृत्वा आयाङ्कतो व्ययराशेरंशभूतस्य विश्लेषं कुर्यादिति सत्रार्थः । कृते पूर्वं व्ययस्य राशेः सम-हरविधानाय सार्धेकरूपे ''छेदनिशेषु रूपेषु रूपं क्षिपेत्'' इति वक्ष्यमाणभागानु-बन्धयुक्त्या द्विगुण एको जातौ द्वौ, अधोऽध एकक्षेपे जातास्त्रयो द्विच्छेदाः, १० अग्रेतना व्यंहि एकरूपे "भागापवाहनविधौ हरनिम्ररूपे राशेलवानपनयेत्" इति युक्त्या चतुर्गुण एको जाताश्रत्वारः, एकापनयने जातास्त्रयः चतुरुछेदाः । ततः "अंशच्छेदाँ" इत्यादिना छेदविनिमये गुणने च जातौ समानावष्टच्छेदौ, उपरि च सदृशच्छेदत्वात् द्वादशानां मध्ये पट्क्षेपे जाता अष्टादश अष्ट-च्छेदाः प्राग्राशिद्धिकच्छेदेश्व भञ्जनीयो यथा (१६) । ततोऽग्रेतनाङ्कसाष्ट- १५ भागैकरूपे (ूै) छेदनिभेषु रूपेषु रूपक्षेपे छेदा लब्धं च प्राग् द्वौ तद्धस्त्रयो-विंशतिस्तद्धश्रतुर्विंशतिन्यसनीया यथा न्यासः ( ३३)। एतेन यथा व्ययराशे-रंशरूपसाधक्छेदा मवन्ति । यथा एकाशीत्यधी द्वादशच्छेदास्तदा आयराशेर्द्धि-पञ्चाशद्धि(क)शतप्रभृतेरंशानामेकाशीतिप्रभृतीनां प्राग् विश्लेषं कृत्वा शेषस्या-यराशेक्छेदैर्द्वादश्रमभृतिभिर्भागे यहन्धं झादि तदुपरि शेषांशौ त्रयोविंशति-२० चतुर्विंशतिष्रभृतिकौ तदर्धं इति तत्त्वम् । व्यवहारे तु व्यंशान्वितद्रममपदकात् सार्धेकरूपादौ व्ययिते व्ययशेषद्रम्मद्रयं तृतीयश्रैकभागौ(?)नतः। एवं सर्वत्र। भिन्नव्यवकलितं समाप्तम् ॥

## भिन्नप्रत्युत्पन्नम्-

भिन्नप्रत्युत्पन्ने करणस्त्रं वृत्तार्धमाह—
गुणनाफलं भवति भागवधे, हरताडनेन च हृते नियतम्।'
व्याख्या-उपर्यद्धा अत्र भागा अधोऽङ्का हरा उच्यन्ते । ततो भागद्वयाङ्के
भागभीगानां वधे-गुणने गुणनिष्पन्नाङ्कं अधोऽङ्कं हरेण द्वितीयस्य हरा-

१ प्रमिताक्षरा।

ङ्कस्य ताडनेन-गुणितनिष्पन्नाङ्केन कृ(ह)ते-दत्ते भागे लब्धं तद् गुणनाफलं स्यादिति क्रिया ॥

अत्रोदेशकवृत्ते उदाहरणद्वयमाह—

सदलित्रतयं गुणितं सुमते ! त्रिलवेन युतैर्नविभः कथय । गणितं यदि वेत्सि तदा चरणो दलसङ्गणितश्च भवेन्ननु किम्?॥

च्याख्या—सदलेति सार्धत्रितयमध्युष्टलक्षणं त्रिलवेन-त्रिभागेन युतैनेविभगुणितं किं भवेदिति प्रश्नः। स प्रपञ्चिय्यते। यथा न्यासः { १ १ १ १ १ । सर्वत्राङ्कः१० विधो भागानुबन्धेष्वङ्के प्राग्मागानुबन्धजातिविधि विधायान्यो विधिरेवं भागापवाहसंयतेष्वङ्के तदुक्तविधि कृत्वाऽन्यो विधिः कार्य इति हृद्यम्। यथाऽत्र
भागानुबन्धत्वात् "छेदिनिन्नेषु रूपेषु भागं क्षिपेत्" इति युक्त्या प्रागङ्के द्विगुणास्त्रयो
जाताः षद्, सैका जाताः सप्त द्विच्छेदाः। तथा परत्र त्रिगुणा नव जाताः
सप्तविद्यतिः, सैका अष्टाविद्यतिस्विच्छेदाः। तथा परत्र त्रिगुणा नव जाताः
सप्तविद्यतिः, सैका अष्टाविद्यतिस्विच्छेदाः। तथोऽत्र सत्रोक्तभागवये इति भागैः
१५ सप्तभिर्गुणिता अष्टाविद्यतिर्जाताः पण्णवत्यि(क)श्चतम्। तस्मिन् हरताडनेति हरेण
द्विलक्षणेतरस्य त्रिरूपस्य ताडनम्, जाताः षद्, तेन प्राक् पण्णवत्यि (क)शते
कृ(ह)ते लब्धं द्वात्रिशत् अर्धेन चतुर्णां पण्णां चापवर्तने द्वौ त्रयः क्रमाद्धोऽधो
लेख्याः। यथाक्रमं न्यासः { १ ३ १ । व्यवहारेण त्रिभागोनास्त्रयस्त्रिशत्।।

अथ दितीयोदाहरणं यथा—चरणो दलेति । चरणो—रूपस्य चतुर्थो भागो २० दलेन-रूपार्थेन सङ्गुणितः किं भवेदिति । न्यासो यथा—{१|१} । यदोपरि रूपाणि स्युस्तदा भागानुबन्धजातिः । अत्र तु द्वयेऽपि भागा इति कृत्वा भागानातिरियम् । ततोऽत्र भागानुबन्धोक्तविधिर्निहः । ततो भागवधे भागेनैकेन भागस्यैकस्य वधे—गुणने एक एव । तत्र हरताडेति हरेण चतुष्केण दिकस्य ताडनम्, जाता अष्टो । अनेनोपरिस्यितैकत्वाद् भागं हर्तुं न शक्यत इति यथा-२५ स्थित्योपर्यकस्तद्धोऽंशहरयोरुपर्यशरूपसाधो हरहूपस्य चाष्टो स्थाप्या यथालब्धं न्यासः {१} । व्यवहारेण द्रम्मैकाष्टभागः सार्धलोष्टिकद्वयरूपो जातः । एवं सर्वत्र । भिन्नप्रत्युत्पनः समाप्तः ।।

१ तोटकम्।

भिन्नभागहारः-

भिन्नभागा(ग)हारे करणसूत्रं वृत्तमाह—

कृत्वा परीवर्तनमंशहारयो-हरस्य तद्वत् कुलिशापवर्तनम्। हरांशयोः सङ्गुणनाभवो विधि-स्ततो विधेयो नियतं जिहीर्षता॥

च्याख्या—जिहीर्षता—भागहारिवधि विधित्सता । कृत्वेत्यादि अंग्रहारों द्वावप्यङ्को स्तः, परं तयोरंग्रहारयोरङ्कयोर्मध्ये अग्रेतनो हरो वाच्यः । ततस्तस्य हरस्योपयंग्रहारयोरुपर्यग्ररूपसाधो हाररूपस्य चापवर्तनं कृत्वा पूर्वे यथाप्राप्तं भागानुबन्धादिविधि कृत्वा द्वितीयाङ्कस्थाने उपर्यङ्कोऽधो न्यसः, अधोऽङ्कश्चो-१० परि स्थाप्यः । ततः पश्चद्वयेनाङ्कचतुष्टयस्य कुलिग्नतां—वज्रतां प्राप्तस्य यदि प्राच्यः परो वाऽङ्कोऽपवर्तनमधीदिच्छेदं सहते तदा तद्वत् कुलिग्नापवर्तनं कृत्वा सङ्गुणनेति पूर्ववद् भागवधे—हरताडनेन हते भार(ग)हारफललब्धये नियतं—निश्चतं विधेयमिति सण्टङ्कः ॥

अत्रोदेशकवृत्ते उदाहरणचतुष्कमाह—

दश सचरणा भक्ताः षड्भिस्त्रिभागसमिनवतै-गणक! विधिवत् साधीशीतिः शरैस्त्रिलवोनितैः। दलमपि हतं षड्भागेन त्रिभिश्चरणो हतो भवति किमिति ब्रूहि क्षिप्रं हरो विदितो यदि॥

व्याख्या—हे गणक! यदि हरो-भागहारविधिविदितस्तदा क्षिप्रं ब्रुहि। २० दश सचरणाः—सचतुर्भागा दश त्रिभागसमिन्वतैः षड्भिभेक्ताः किं भवेदिति। प्रथमोदाहरणं न्यासो यथा { 'द्रृष्ट्रिकेषेष्ठ । अत्र भागानुबन्धजातौ "छेदिनिष्ठेषु रूपेषु रूपेषु रूपं क्षिपेत्" इत्यादिना प्रागङ्के चतुर्गुणा दश चत्वारिशत् रूपक्षेपे एकचत्वारिशत् चतुरुछेदाः, परत्र त्रिगुणाः षद अष्टादश रूपए(पै?)कक्षेपे जाता एकोनविश्वतिश्वि-छेदाः, यथा { 'द्रृष्ट्रिकेषेषे । ततोऽपरः सवर्णितो हरो वाच्यस्ततस्तदस्य हरस्यांशहा-२५ रयोः परीवर्तनं कृत्वा—विपर्ययमेकोनविश्वतिमधो नीत्वा त्रींश्रोपिर कृत्वा, यथा { 'द्र्ष्ट्रिकेषेष्ठ ततोऽपवर्तनसहभावाद् यथास्थिता एवाङ्काः। अथ प्रागिव भागवधे त्रिगुणा एकचत्वारिशत् जातं त्रयोविश्वत्यि(क)शतं १२३। तत्र हरताडेति

१ इन्द्रवंशा (१)। २ हरिणी।

एकोनविंशत्या हरलक्षणया चतुष्कस्य हरस्य ताडनम्, जाताः षट्सप्ततिः । अनया त्रयोविंशत्यि (क)शतैकाङ्के हते लब्धं रूपमेकं सप्तचत्वारिंशत् षट्सप्ततिच्छेदाः, यथा { १९०० ।

अथ द्वितीयोदाहरणमाह—विधिवत् सार्धाशीतिः शरै स्त्रिलवोनितैः स्पष्टम् । भन्यासः  $\{ \hat{c}_{3}^{2} | \hat{c}_{3}^{2} \}$ । अत्र प्रथमाङ्के भागानुबन्धत्वात् छेद्निन्नेत्यादिना द्विगुणाऽ-श्वातिः सपष्टिशतं सैकं जातं सैकपष्टिशतं द्विच्छेदम्, यथा  $\{ \hat{c}_{3}^{2} \}$ । परत्र भागापवाहत्वाद् "भागापवाहनविधो हरनिन्नरूपे"त्यादिना त्रिगुणाः पश्च जाताः पश्चद्य, एकापनयने १४ त्रिच्छेदा यथा  $\{ \hat{c}_{3}^{2} \}$ । अस्य हरवाच्यस्य हरराशयोः परिवृत्तो जाता उपि त्रयोऽधश्चतुर्दश, यथा  $\{ \hat{c}_{3}^{2} \}$ । ततो भागवधे त्रिभिरेक-भष्टिशतस्य वधे जातस्वयशीत्यि(क)त्रि(चतुः)शते। हरताडेति चतुर्दशगुणौ द्वौ जाता अष्टाविशितः। तथा प्राक्तनाङ्के हते लब्धं सप्तदश, तस्याधोऽपवर्तने सप्तानां सप्तभागे एकस्तस्याधः अष्टाविश्वतेः सप्तभागे चत्वारः, यथा  $\{ \hat{c}_{3}^{2} \}$ ।

तृतीयोदाहरणमाह—दलमि हृतं पड्भागेन स्पष्टं { २ | १ } । अत्राग्रेतनाङ्कस्य हृपषड्भागस्य हरवाच्यस्य हरांशयोः परिवृत्तौ उपरि षद् अध एकः । ततो अभ्भागवधे पड्गुण एको जाताः षद् । अस्य हरताडेति एकगुणौ द्वौ । द्वावेव ताभ्यां भागे लब्धं रूपाणि त्रीणि { ३ } ।

अथ चतुर्थमुदाहरणमाह-त्रिभिश्वरणो हतो भवति । व्याख्या । रूपैस्निभि-श्वरणो रूपं चतुर्थो भागो हतः किं भवेत् । न्यासः  $\{ \frac{3}{4} \}$  । अत्राग्रेतनाङ्कस्य त्रि-एकरूपस्य हरस्य हरांश्चिपर्यये उपरि एकः अधस्त्रयः । ततो भागवधे २० एकगुणं एक एव । हरताडेति त्रिगुणाश्चत्वारो जाता द्वादश । लब्धमप्येतदेव । रूपस्य द्वादश भागाः, यथा  $\{ \frac{3}{4} \}$  । एवं भिन्नभागा(ग)हारः समाप्तः ।।

भिन्नवर्गः-

अथ भित्रवर्गे करणस्त्रं वृत्तार्धमाह—
हरराशिवर्गविह्वताऽंशकृतिः, क्रियते विभिन्नकृतये कृतिभिः ३८° व्याख्या—कृतिभिरंशानां स्थानद्रयेऽप्युपर्यङ्कानां भागानुबन्धादिना समानरूपाणां कृतिः सदशद्विराशिघातलक्षणा सा हरराशिः स्थानद्वयेऽप्यधोऽङ्को
हरस्तस्य वर्गः सदशद्विराशिघातरूपस्तेन विहृता-दत्तभागा विभिन्नकृतये—
भिन्नवर्गानयनाय क्रियत इति सम्बन्धः ।।

१ 'हरांशयोः' इति प्रतिभाति । २ प्रमिताक्षरा ।

वृत्ते उदाहरणचतुष्टयमाह—

पादोनानां पश्चानां द्राक्, भो(सार्घा ?)ऽष्टानां वर्गं ब्र्हि । विद्वत् ! पाटीं चेज्ञानासि, त्रिद्धांद्याङ्कस्यापि क्षिप्रम् ॥ ३९ ॥

दितीयोदाहरणमाह—सार्घाष्टित । न्यासः { १ १ १ २ १ भागानुबन्धत्वात् छेद-निम्नेत्यादिना स्थानद्वयेऽपि द्विगुणा अष्टौ जाताः सप्तद्वांशाः। एषां कृतिः सप्तद्वाभिः सप्तद्वगुणनात् एकोननवत्यिध(क)द्विश्वती । हरराशिश्व द्वौ, तस्य वर्गो द्विकेनाहतत्वाचतुष्कलक्षणस्तेन हता । इदं तत्त्वम् । चतुष्केणैकोननवत्य- १५ धि(क)द्विश्वती तस्य च चतुर्थो भागो यथा { ९ १ १ ।

त्तीयचतुर्थे एकपदेनाह—त्रिद्धंशाङ्कस्थेति । तृतीयोदाहरणन्यासः { ३ | ३ } । अत्र भागजातिरेव, ततः अंशकृतिरेकगुण एक एव । वर्गहरराशिक्षिलक्षणः, तस्य वर्गिक्षगुणत्वान्तव, तेन विहृतौ लब्धं रूपस्य नवमो भागो यथा { ? } ।

अथ चतुर्थोदाहरणन्यासः { १ | १ } । अत्रापि भागजातित्वादंशकृतिरेक एव । २० हरराशीति हरराशिद्धिलक्षणः, तस्य वर्गो द्विहतत्वात् चतुष्कः, तेन विकृ(हृ?)त्वा लब्धं भिन्नवर्गे रूपस्य चतुर्थो भागो यथा { १ } । एवं भिन्नवर्गः समाप्तः ॥

भिन्नवर्गमूलम्-

मिन्नवर्गमूले करणसूत्रं वृत्तार्थमाहछिद्वर्गमूलेन हृतेऽंशवर्ग-मूले विभिन्नं कृतिमूलमाहुः। १ १५ व्याख्या—छेदनं छित्-अधोऽङ्कराशिः तस्य वर्गः समद्विराशिघातस्तस्य यन्मूलं-बीजं तेन हृते-विभाजितेऽंशवर्गमूले—उपर्यङ्कवर्गमूले विभिन्नं कृत्(ति)-मूलं-भिन्नवर्गमूलमाहुः, बुधा हृति शेषः।

१ विद्युन्माला । २ 'एकषष्ट्यधिकत्रिशतीरूपा' इति भाति । ३ इन्द्रवन्ना ।

अत्रोद्देशकः श्लोकः—

प्राक् प्राप्तकृतिमूलानि, प्रचक्ष्वाद्यु विचक्षणः (१ण!)। भिन्नानि परिकर्माणि, भवता विदितानि चेत्॥

व्याख्या—प्राग् भिन्नवर्गस्त्रे प्राक्तम(प्रकृ?)तिलब्धाः पादोनपश्चकादीनां याः फृतयो-वर्गा द्वाविंग्रतिनवषोडशच्छेदप्रमृतयस्तेषां मूलानि पादोनपश्चप्रभृतीनि शिष्यप्रत्ययनिमित्तं प्रचक्ष्वेति सण्डङ्गः । शेषं स्पष्टम् । अत्र प्रथमोदाहरणं यथा { कृष्टे । भागानुबन्धत्वात् छेदनिन्नेत्यादिना षोडशगुणा द्वाविंग्रतिर्जाता द्विपश्चा-श्वद्धि(क)त्रिश्रती नवरूपयुता सैकषष्टित्रिश्रती षोडशच्छेदा । तदस्य सवर्णि-तांशवर्गस्य अंशवर्गमूलं इति सत्रोत्त्या मूलानयनाय समविषमेत्यादिना पूर्वो-श्वतः । इयमंशवर्गमूलम् । तस्मिन् छिद्वर्गमूलेति । अत्र छित् छेदं षोडशकसस्य मूलं चत्वारस्तेहिते । अयमर्थः-एकोनविंशतेश्वतुर्भिर्मागे लब्धं चत्वारः शेषाङ्कश्च चतुक्छेदास्वयस्तछब्धमुपरि चत्वारस्तस्याधस्वयस्तद्धश्चत्वारो यथा ( कृष्टे ) । एते पादोनपश्चभिन्नवर्गमूलं जातं परमायाति चत्वारि रूपाणि चतुस्विभागाधिकानि १५ व्यवहारे पादोनपश्च उच्यन्ते । एवं सर्वत्र ॥

दितीया रीतिरनुक्ताऽप्यत्र दर्श्यते यथा—द्वाविंशतिनवषोडशच्छेदाङ्कराशेभागानुबन्धरीत्या सवणितस्य जातमेकषष्टित्रिशतरूपस्य षोडशच्छेदस्यांशवर्गरूपस्य एतद्वर्गमूलेन पादोनपञ्चकलक्षणेन हते यथा { • ﴿ } । भागापवाहरीत्या
जाता एकोनविंशतिश्रतुक्छेदा यथा { ° ६ । ततः ''कृत्वा परीवर्तनमंश''मित्यार दिना विपर्ययं कृत्वा यथा { ° ६ । तत एकत्र सैकषष्टित्रिशती षोडशच्छेदा,
परत्र एकोनविंशतिच्छेदा यथा { ° ६ । तत एकत्र सैकषष्टित्रिशती षोडशच्छेदा,
परत्र एकोनविंशतिच्छेदा यथा { ° ६ । (चतु)णीमङ्कानामपष्टित्तिसहत्वादपवर्तनं
यथा चतुणी चतुर्भागे जात एकः । षोडशानां चतुर्भागे जाताश्रत्वारः । सैकषष्टित्रिशतस्य शति(१)तमे भागे जाता एकोनविंशतिः, तथा एकोनविंशतिरकोनविंशतितमे भागे जाता एको यथा { ° ६ | ६ । ततः ''सेङ्गणनाभवो विधिः''
रप्रत्युक्तया एकगुणा एकोनविंशतिश्रत्वारश्च गुणिते गुणको यातीति न्यायादेकको गतौ । चतुर्भिरेकोनविंशतिश्रत्वारश्च गुणिते गुणको यातीति न्यायादेकको गतौ । चतुर्भिरेकोनविंशतिश्रत्वारश्च गुणिते गुणको यातीति न्यायादेकको गतौ । चतुर्भिरेकोनविंशतेभीगे दत्ते लब्धं चत्वारः, शेषं च चतुर्छदास्रयो
यथा (१ १ )। एतेन वर्गवद् भिन्नवर्गेऽपि भिन्नवर्गमूलेन हते भिन्नवर्गमूलमायाति ।
प्रसिद्धं चैतद् येनाङ्केन गुण्यते तेनैव हियते तदा स एव लभ्यत इति स्थितम् ।
एवं सर्वत्र क्षेयम् ॥

१ अनुषुष् । २ प्रेक्ष्यतामेकविंशं पृष्ठम् ।

अथ दितीयोदाहरणन्यासः { " है }। भागानुबन्धत्वात् छेदनिमेत्यादिना यथा चतुर्गुणा द्वासप्तिर्जाता अष्टाशीत्यिधि(क)दिशती सैका एकोननवतिदिशती। अस्याश्र समिवपमेत्यादिप्रक्रियया रुब्धं पूर्वं सप्तिवंशतिर्दिनिमेऽधित इति रीत्या जाताः सप्तदश । एतसिनंशवर्गमूरुं सप्तदशके छिद्वर्गमूरुंति छिद्वर्गश्रतुष्कस्तस्य मूरुं द्वौ, ताभ्यां हते । अयमर्थः—द्वाभ्यां सप्तदशकस्य भागे रुब्धं ८ अष्टौ, शेषं ५ दिच्छेद एको रुब्धा चाष्टानुपरि योज्या यथा { है }।

त्तीयोदाहरणन्यासः { १ }। अंशवर्गमूले एकस्य एकस्मिनेव स्थिते छिद्वर्गमूलेति छिद्वर्गी नवकस्तस्य मूलं त्रयः, तैर्हते लब्धं रूपस्य तृतीयो भागो यथा { ३ } ।

चतुर्थोदाहरणं(ण)न्यासः { } । अत्राप्यंशवर्गमूल इति पूर्ववदेक एव वर्गमूलम् । तत्र छिद्रगेम्लेति छिद्रगेः चतुष्कस्तस्य मूलं द्रो, ताभ्यां हते १० तदेव लब्धं यथा { } । एवं भिन्नवर्गमूलम् ॥

अथ भिन्नघने करणसूत्रं वृत्तार्धमाह—

छिदो घनेनांशघने विभक्ते, भिन्नं घनं गाणितिका वद्नित ॥४१॥१ व्याख्या—अधस्तनाङ्कश्चित् तस्य घनेन सदशाङ्कत्रिराशिघातलक्षणेन उप-यञ्कांशस्तस्य घने सदशित्रराशिघातलक्षणे विभक्ते दशभागे भिन्नं घनं गाणि-१५ तिका-गणितचारिणो वदन्तीति सण्टङ्कः।

अत्रोदेशकवृत्ते एकं भागानुबन्धजात्याश्रयं द्वितीयं भागापवाहजात्याश्रयं तथा भागजात्याश्रयं द्याद्यपेक्षमुदाहरणद्वयमाह—

घनं नवानां चरणाधिकानां षण्णां तथा त्र्यंशिवविजितानाम्। आचक्ष्व विद्वन् ! यदि वेत्सि पाटीं षडंशकस्य त्रिलवस्य चैवम्॥ ४२॥

१-२ उपजातिः। ४ गणितः

घनराशेश्रतुःषष्ट्यां छेदघनेन भागे लब्धं सप्तशत्येकाधि(क)नवतिरेकोनत्रिश्च-तुष्पष्टिच्छेदा, यथा { ँ 👸 } ।

दितीयोदाहरणमाह-पण्णां त्र्यंशेत्यादिन्यासः { . क } । मागापवाहित्वात् हरनिन्नत्यादिना त्रिगुणाः पट् जाता अष्टाद्श, एकापनयने जाताः सप्तद्श त्रिच्छेदाः,
प्यथा { ' क } । ततोऽंश्रधनार्थं स्थाप्यो घनोऽन्त्यस्थेत्यादिनिधिर्यथा अङ्करीत्या सप्तद्शानामेकोऽन्त्यस्तस्य घन एक एव संस्थाप्यो यथा { ' क } । अन्यत्र
तस्य एकस्य कृतिरेक एव त्रिन्नो जातास्त्रयः । अस्यादि सप्तकम् , तेन हतास्त्रयो
जाता एकविंशतिस्ततो मृलस्थाने स्थानाधिकं { क े । अन्यत्रादिमस्य सप्तकस्य
कृतिः—वर्ग एकोनपञ्चाशत् , अन्त्येन एकेन हतास्तद्वस्थो च त्रिहता जातं
' सप्तचत्वारिंशदिध(क)शतम् । ततो मृलस्थाने स्थानाधिकं स्थाप्या, यथा
देवै क े । आदेः सप्तकस्य घनस्त्रिचत्वारिंशदिध(क)त्रिश्चती मृलस्थाने स्थानाधिकं
स्थाप्या यथा र व । अयमंश्वनाङ्कस्तत्रांशघने छिदो घनेति छिदः—छेदस्य त्रिकलक्षणस्य
यो घनः सप्तविंशतिरूपस्तेन हते । अयमर्थः—चतुःसहस्रप्रभृत्यंशघनाङ्कस्य
' सप्तविंशत्या छेदघनेन भागे लब्धं एकाशीत्यधि(क)शतम् , शेषाङ्कः षड्विंशतिः
सप्तविंशतिच्छेदा, यथा र क व ध्यापरि स्थाप्यमानत्वात्।

तृतीयोदाहरणमाह-पडंशकस्येति । न्यासो यथा {१} । अत्रांशघन एक एव । तत्रैकलक्षणांशघने छिदो घनेनेति छिदः पद्गरूपस्य सद्यत्रिराशिघातात् पोडशाधि(क)द्विशतरूपो घनस्तेन हते भाज्याभावात् तदेव लब्धं एकोऽंशः २० पोडशाधि(क)द्विच्छेदकः, यथा {२१६} ।

चतुर्थोदाहरणमाह-त्रिलवस्य चैवम् । न्यासः (३) । अत्राप्येकलक्षण एवां-श्रघने छिदो घनेनेति छिदिख्तिकस्य घनेन सद्दशत्रिराशिघातात् सप्तविंशतिलक्ष-णेन विभक्ते उपरिभावादेतदेव लब्धं एकः सप्तविंशतिच्छेदः, यथा (३०) । एवं भिन्नघनः समाप्तः ॥

भिन्नधनमूलम्-

अथ भिन्नघने करणस्त्रं वृत्तार्धमाह—

लवघनमूले हरपद्भक्ते । गणितविधिज्ञा घनपदमाहुः ॥ ४३॥ व्याख्या-प्राग् लब्धिमन्नघनरूपाणामेकाधिकनवतिसप्तशती पड्विंशति-सप्तविंशतिच्छेदरूपप्रभृतीनां मध्ये ये उपर्यङ्कास्ते लवघनास्तेषां भागानुबन्धा-

१ शशिवदना । एतछक्षणम्-"शशिवदना न्यौ" ।

दिना सवर्णितए(१ तै)काधि(क)नवतिसप्तश्चतादीनां यन्मूलं घनपदमघनपदेत्या-दिना यस्ज्वधमङ्कपदं तत्र घनलवमूले हरः अधस्तनोऽङ्कश्चतुःपष्टिप्रभृतिस्तस्य पदं-मूलं चतुष्कादि तेन भक्ते हरपदिवभक्ते गणितविधिज्ञा घनपदं-भिन्नघन-मूलमाहुरिति सण्टङ्कः ।

अत्रोदेशकश्लोकः—

प्राचीनघनराश्चीनां, ब्र्हि मित्र! पदानि मे । घनमूलविधाने च, प्रभूता यदि ते मितः ॥ ४४॥ (ब्याख्या-) प्राचीनघनराश्चीनां प्रागुक्त एकनवत्यिध(क)सप्तश्चतादिराश्चीनां पदानि-मूलानि चरणाधिनवप्रभृतीनि ब्रहीति सम्बन्धः । शेषं स्पष्टम् ।

प्रथमोदाहरणम् । न्यासः { "है है } । अत्र भागानुबन्धत्वात् छेदनिमेत्यादिना १० चतुःषष्ट्या उपर्यङ्को गुणितो जातः सहस्राः पश्चाशत् पद्शती चतुर्विशतिश्व । एकोनत्रिंशत्क्षेपे जाता पर्यन्तित्रपञ्चाशत्, यथा ५०६५३। अस्य लवघनस्य सवर्णितस्य मूलानयनाय घनोऽघनद्वन्द्वेत्यादिना पश्चाशत्सत्कशून्याधःपर्यन्त-घनपदम्, ततो यसाङ्कस्योपरि घनो याति तमधः कृत्वा घनमपनयेत्, यथा-५०६५३ त्रिकघनं सप्तविंशतिः, पश्चाशन्मध्याद्पनीतायां शेषं स्थिता त्रयोविं- १५ शतिः। ततस्त्रिकं मूलसञ्ज्ञं त्रिपञ्चाशत्सत्कपञ्चकाधो नयेत्, यथा { ३३६५३ । ततोऽस्य कृतिनेव त्रिष्ठी जाता सप्तविंशतिस्तया त्रिकात् पूर्वन्यस्तया शेषमङ्कराशि हरेत्, यथा {र३६३३}। ततः सप्तविंशत्यधः सप्तकेन भागे गतमेकोननवति-शतम्, स्थितं शेषं पश्चचत्वारिंशत्। उक्तार्थत्वाच सप्तविंशतिर्भज्यते ( " " हे । लब्धं च सप्तकं पङ्कचां त्रिकाग्रतो नियोज्य यथा (४०३३) । ततोऽन्यतत्कृतिमि-२० त्यादि तस्य सप्तकस्य कृतिरेकोनपश्चाशृङ्खणो वर्गः, तमन्त्यत्रिकेण हत्वा जातः सप्तचत्वारिंशद्धि(क)त्रिशती, यथा र्रेंडे । घनं चेति आदेः सप्तकस्य घनं त्रि-चत्वारिंशद्धि(क)त्रिशतीमपनयेत् । त्रिगीमयेत् । लब्धं सप्तत्रिंशत् । एतत्सप्तशत-प्रभृतितद्धः सप्तविंशतिच्छेदा घनमूलम् । तत्र लवघनमूले हरपदेति हरश्रतुःष-ष्टिस्तस्य मूलं चतुष्कं तेन भक्ते। अयमर्थः-सप्तत्रिंशतश्रतुष्केण भागे लब्धं नव ९ २५ शेषे चैकश्रेतुक्छेदः, लब्धं चोपरि नियोज्यमिति सर्वत्र ज्ञेयम्, यथा 📢 ।

द्वितीयोदाहरणम् । न्यासः { १६६ } । भागानुबन्धत्वात् छेद्निभेत्यादिँना सप्त-विंशत्या एकाशीत्यधि(कं) एकं शतं गुणितं जाताः सहस्राश्चत्वारोऽष्टशती सप्ता-शीतिश्च । ततः षड्विंशतक्षेपे जाता चतुःसहस्री नवशती त्रयोदश । तद्धः सप्तविंशतिच्छेदा यथा { ४९६ है । अस्य लववनस्य ज्यंशवर्जितषद्लक्षणम्लान-३०

१ अनुष्टुप्।

यनाय स्त्रेऽनुक्ताऽप्यन्या प्रक्रिया दर्श्यते । यथा-त्र्यंशविवार्जिताः षद् मण्ड-नीया यथा ( • 💃 । अयं च भिन्नघनमूलराशिर्भागापवाहजातित्वात् हरनिष्ठेत्या-दिना त्रिगुणाः षट् जाता अष्टादश, एकापनयने सप्तदश त्रिच्छेदाः, यथा { 'है । ततः सप्तद्शभिः सप्तद्शगुणने जातो वर्ग एकोननवत्यधि(क)द्विशती। त्रिगुणाश्च ्षत्रयो नव यथा ( ै ँ रै ) । ततो भागहारोक्त 'कृत्वा परीवर्तन''मित्यादिना हर-स्यास्य भागदायिनोऽङ्कस्य परीवर्तनं कृत्वा यथा एकोननवत्यिध(क)द्विशती अधो नव चोपरि यथा { २१२} । तत एकपक्षे चतुःसहस्री नवशती त्रयोदश सप्तविंशतिच्छेदा यथा (४९५३), एकत एकोननवत्यिध(क)द्विशती उपरिखन-वाङ्का यथा (२१२)। एते चृत्वारोऽप्यङ्का अपवृत्तिसहाः। अपवृत्तिश्च द्वयोरङ्कयो-१० रेव साद्द्येनैकेनाङ्केन कार्या । ततश्रतः सहस्रप्रभृत्यङ्कस्य एकोननवत्यधि(क)-द्विशत्या अपवर्तिते जाताः सप्तदश । तथा एकोननवत्यिध(क)द्विशत्या आत्म-नैवापवर्तने जात एककः । तथा नवानां नवमभागे एकः । तथा सप्तविंशतेर्नव-भागापवर्तने जातास्त्रयो यथा (३०१३) । तत एकगुणनाय भाज्यो हरश्च स एव। ततः सप्तद्शानां त्रिभिर्भागे लब्धं पश्चकम्, शेषं द्रौ त्रिच्छेदौ, यथा 🕌 🕽 १५ अत्र च कुलिशापवर्तनं द्शितं वामद्क्षिणाङ्कापवर्तनात्। अनपवर्तितेन च यथा-एकतश्रतुःसहस्री नवशती त्रयोदश सप्तविंशतिच्छेदा । ततः 'कृत्वा परीवर्ते'-त्यादिनोपरि नव, अध एकोननवतिः द्विश्वती । ततो नवभिर्शुणितश्रतुःसहस्रादि-रङ्को जातः, यथा ४४२१७ चतुश्रत्वारिंशत् सहस्रा द्वे शते सप्तदश च।गुणकनवको गतः। तथा सप्तविंशतिगुणा एकोननवतिद्विशती जाताः सहस्राः सप्ताष्टशती ज्य-२० धिका, यथा ७८०३ । गुणकसप्तविंशतिर्गता, ततः सप्तसहस्रादिना चतुश्रत्वारिंश-दादेभीगे लब्धं पश्च शेषाङ्कसहस्राः पश्च द्वे शते द्यधिके, यथा 👯 🐉 । तत उपर्यङ्कस्य द्विसहस्रषद्शतैककेनापवर्तने जाता २ अनेनैना(व?) द्विसहस्रादिना २६०१ अधस्तनाङ्कस्यापवर्तने जातास्त्रयस्ततो लब्धस्योपरि न्यासः, यथा 💱 । एतेन घनवद् भिन्नघनसापि मूलं ज्ञात्वा तद्वरोण भिन्नघनाङ्कस्य भागे भिन-२५ घनमूलमायातीति स्थितम् ।

अथ तृतीयोदाहरणन्यासः {२१६} । अत्र लवधन एकः । एतस्य मूलम-प्येकः शून्यपदिवकारितादेकस्मिन् लवधनमूले हरपदेति हरः पोडशाधि(क)द्वि-शती, तन्मूलं पद्, तेन विभक्ते भाज्याभावादेतदेव लब्धम्, यथा {१} ।

चतुर्थोदाहरणन्यासः { रे॰} । अत्रापि पूर्ववछवधनमूले एकलक्षणे हरपदे २० हरः सप्तविद्यतिस्तरपदं त्रिकं तेन भक्ते पूर्ववत् तदेव लब्धं भागजात्याद्यविना- भाविनीति कृत्वा तदिज्ञा (?) पूर्व तान्युक्त्वा भिन्नसङ्कलितादीन्युक्तवान् । अत्र तु सङ्कलितादिप्रस्तावात् भिन्नसङ्कलितादीनि मुक्तवानिति सर्वं मुख्यम् ।। शून्यस्वरूपम्-

अथाङ्कसहचारिणः शून्यस्य स्वरूपजिज्ञासोः प्रश्नमाशङ्क्य शून्यन्याप्तिमाह योगे शून्यं भवति सददां क्षेपकस्याविकारी राशिः शून्यापगममिलने शून्यघाते च शून्यम्। व्योन्ना भक्ते भवति गगनं व्योन्नि भक्ते च शून्यं वर्गे व्योम्नो वियदिति भवेदन्तरिक्षं घनश्च॥ १५॥ १ व्याख्या-क्षेपकस्य पश्चकादेयोंगे शून्यं सदृशं पश्चकाद्येव भवति । तथा

शून्यस्थापगमे दशकादेर्मध्यात् शून्याकर्षणे तथा शून्यस्य मिलने-मध्ये शून्य-१० क्षेपे । तथा लीलावत्यभिष्रायमामृज्य व्याख्याने अपगमो भागदायी राज्ञिर्मि-लनशब्देनोपचयहेतुत्वात् तद्धणकः । ततो यदा शून्यस्य भागदायिता गुणकता च सात् । अयमर्थः-यसाङ्कस्य गुणनं भागश्र उपर्यधः शून्यं न सात् । एवं त्रिधाऽपि राशिरविकारी स्यात्। तथा श्रन्यापगममिलनकथनेन श्रन्यव्यवकलित-सङ्कलिते प्रदिष्टे । यतः शून्यव्यये सङ्कलिते वाऽविकृत एव राशिस्तथा शून्य- १५ घाते शून्येन घाते-गुणने पश्चप्रभृतिरङ्कः शून्यं सादिति । एतेनाङ्कवत् खेन चेत् शून्यं गुण्यते तथापि खमेव । व्योम्ना-शून्येन भक्ते अङ्केन ... सर्वोऽपि याति । तथा व्योम्नि शून्ये व्योम्ना भक्ते अङ्कवत् शून्यं भवति । प्राक्तन-वाक्यद्वयेन प्रत्युत्पन्नभागहारविधी उक्ती । तथा व्योम्नो वर्गे सदृशं(शि?) द्विराशिघातलक्षणे वियदिति भवेत् । तथा व्योम्ना घन्सदशत्रिराशिघातलक्षणम्। २० सोऽप्यन्तरिश्चं-गगनमेव स्थात् । चकाराद् व्योम्नो वर्गमूलेऽपि व्योमेव । व्योम्नो घनमूलमप्यन्तरिक्षमेव । एतेन वर्गादिपरिकर्मचतुष्ट्यमुक्तम् । अस्योदाहरणं द्शियतुं लीलावतीस्त्रं दर्शते यथा—

''योगे खं क्षेपसमं वर्गादौ खं खमाजितो राशिः । खहरः स्यात् खगुणः खं खगुणश्चिन्त्यश्च शेषविधौ ॥ १ ॥ शून्ये गुणके जाते खं हारश्चेत् तदा पुना राशिः। अविकृत एव ज्ञेयस्तथैव खेनोनितश्र युतः ॥ २ ॥" इदमार्योद्वयं प्राग्वत्तव्याख्ययेव गतार्थम् । उदाहरणवृत्तं यथा-" खं पश्चयुग् भवति किं वदं खस्य वर्गे(गै)

मूलं घनं घनपदं खगुणांश्व पश्च ।

खेनोद्धृतान् दश च कः खगुणो निजार्ध-युक्तस्त्रिभिश्र गुणितः खहृतस्त्रिषष्टिः ॥ "

न्यासः-{ · } एतत् पश्चयुतं जातं पश्च, यथा ५। खनर्गन्यासः { · }। खनर्ग-मूलन्यासः {०}। खघनन्यासः {०}। खघनमूलन्यासः {०}। खगुणांश्र पश्च ् खमेव न्यासः {्ै}। खेनोच्छतान् दश च। खमका दश खमेव। न्यासः { 'ै। है। तथाऽङ्कोऽङ्कोऽज्ञातोऽपि खगुणो निजार्धेन मूलवृत्या सप्तादिना युतिस्तगुणः सन् खहतस्त्रिषष्टिर्देश्यतया वर्तते । तथाहि चतुर्दशाङ्कः खगुणः 📢 💖 । अयं निजार्धेन चतुर्दशार्धेन-सप्तकेन युतो जात एकविंशतिः, त्रिगुणतया जाता त्रिषष्टिः । ततः खहतास्त्रिषष्टिरेव अविकारी राशिः खस्थितो गुणकस्य भाग-१० स्रोपर्यधःशून्यत्वात् न्यासः, यथा 📢 💖 । एतदुदाहरणप्रपश्चशेषं स्रीलावती-वृत्तौ ज्ञेयम्। अत्र प्रन्थगौरवं स्थात् इति ज्ञून्यव्याप्तिरष्टपरिकर्मगता समाप्ता ॥

कलासवणें भागजातिः-

अथ रूपाणां ये भागा [भाग]भागभागा वा अधिका वा भागा अपवाह्या वा भागास्तेषां गुणनादि कथं स्यादित्याशङ्काह । अतः परं कलासवर्णनमारभ्यते। १५ स्पष्टम् । तत्रादौ भागजातौ करणसूत्रं वृत्तार्धमाह-

अंशच्छेदौ छेदनाभ्यां विहन्यादन्योन्यस्य छेदसाहरूयहेतोः।

व्याख्या-उपर्यङ्कोर्ड्यः । अघोऽङ्करुछेदः । ततो भाग अङ्कद्रयापेक्षित्वात् स्थानद्वये लिखितावंशच्छेदौ छेदनाभ्यामन्योन्यस्येति छेदाभ्यां मिथो विह-न्यात् प्राच्यांशच्छेदौ अग्रेतनाङ्कच्छेदेन तथा अग्रेतनांशच्छेदौ प्राच्याङ्कच्छेदेन २० गुणयेत् । यथा उभावपि छेदौ मिथो गुणितौ सदृशौ भवतः, अंशास्तु भवन्तु मा वेत्यर्थः ॥

अत्रोदेशकवृत्तेनैकमुद्राहरणमाह— दलं त्रिभागश्चरणः षडंशः, पश्चांशकः सप्तमभाग एव ।

भागानमून् तुल्यहरान् प्रचक्ष्व, कलासवर्णे यदि कौशलं ते ॥

व्याख्या-सपस दलं रूपस त्रिभाग इत्यादि योज्यम् । शेषं स्पष्टम् । न्यासः (हि?) प्रथममङ्कद्वये मिथच्(ग्र्?)छेदनाभ्यां यथा द्विकाधिस्त्रकं त्रिकाधो द्वौ तयो-र्यथा { ] ] ] । ततस्त्रिगुण एको जातास्त्रयः, त्रिगुणौ द्रौ जाताः षद् । तथा द्विगुण

१ वसन्ततिलका । २ शालिनी । ३ उपजातिः ।

एको जातौ द्रौ, द्विगुणास्त्रयो जाताः षद्, यथा 📲 📲 । ततः समानषद्भृद्वयच्छे-दत्वादुपर्यशत्रयमध्ये द्विक्षेपे जाताः पश्च षदछेदाः । शेषं भञ्जनीयं यथा {हे । ततोऽग्रेतनाङ्केकचतुरुछेदात् चतुष्कः षट्काध्रश्चतुष्काधः षट्को नेयः, यथा ( दे | १ । अत्राधीपवर्तने पण्णां त्रयश्चतुर्णां द्वी कार्यी, यथा ( दे | १ ) । ततो द्विगुणाः पश्च जाता दश । द्विगुणाः षट् जाता द्वादश । पराङ्के त्रिगुण ५ एको जातास्त्रयस्त्रिगुणाश्चत्वारो जाता द्वादश, यथा रिड्डी 🔞 । तत उपर्यश-दशमध्ये त्रिक्षेपे जाता उपरि त्रयोदश, अधो द्वादश, शेषं गतम्, यथा { १३}। अथाग्रेतनाङ्क्रैकषद्छेदात् षड्मागापवर्तने न नैको द्वादशाधस्तथा द्वादशानां षद्भागापवर्तने द्वौ पदधो नेयौ, यथा (१३०३) । ततः प्रागङ्क एकगुणस्रथैव, पराङ्को द्विगुण एको द्वौ । द्विगुणाः षद् जाता द्वादश्च, यथा  $\left\{ \begin{smallmatrix} 1 & 2 \\ 1 & 2 \end{smallmatrix} \right\}$  । ततः १० सहश्रच्छेदत्वादुपर्यंशत्रयोदशमध्ये द्विक्षेपे जाताः पश्चदश द्वादशच्छेदाः, शेषं गतम्, यथा (१५)। अथाग्रेतनाङ्कैकपश्चकच्छेदात् पश्चको द्वादशाधो द्वादश च पश्चाधी नेयाः, यथा (१३) १ ततः पश्चगुणाः पश्चदश जाताः पश्चसप्ततिः । पश्चगुणा द्वादश जाताः पष्टिः। पराङ्के द्वादशगुण एको जाता द्वादश। (द्वादश)-गुणाः पश्च जाताः षष्टिः, यथा { ँ ुँ । इंडे । सद्दश्च छेदत्वादुपर्यशपश्चसप्ततिमध्ये १५ द्वादशक्षेपे जाता सप्ताशीतिः षष्टिच्छेदाः, शेषं गतम्, यथा 💱 । अथा-ग्रेतनाङ्कैकसप्तच्छेदात् सप्त षष्ट्यथः षष्टिश्च सप्ताधो नेया, यथा (६०००) । तृतः सप्तगुणा सप्ताज्ञीतिजीताः षद्यती नवाधिका । तथा सप्तगुणा पष्टिजीता विंशत्यधि(क)चतुःशती । पराङ्के षष्टिगुण एको जाता षष्टिः। षष्टिगुणाः सप्त जाता विश्वत्यधि(क)चतुःशती, यथा (६६६ ४६ १) । सदशच्छेदत्वात् षद्शत २० नवाधि'....षद्शती विंशत्यधि(क) चतुक्छेदा । शेषं गतम्, यथा { \$ र े } । ततो द्वे शते के ... े इस त्रिभागे अभागाप अभागतं चत्वारिशद्धि-(क) शतं क्रमेण लब्धं यथा ्रिइंडि । भागतं रूपभागाः । अत्रानुकाऽपि क्रिका ...मार्चा प्रदर्शते

अधरहरेणोध्वाँशान्, ऊर्ध्वहरेणाधरं हरं हन्यात्। मध्यांशहराभ्यासं, विनिक्षिपेदुपरिमांशेषु॥

च्याख्या—भागजातिरङ्कद्वयापेक्षेति कृत्वा ऊर्ध्वगत्या अंशच्छेदयोर्धुगलकम् । ततः प्रथममंशच्छेदयुगम् र्ध्वसञ्ज्ञं द्वितीयमंशहरयुगमधरसञ्ज्ञम् । ततोऽधरहरेण-अधक्छेदेन ऊर्ध्वाशान् हन्यात् । ऊर्ध्वहरेण-ऊर्ध्वाङ्कच्छेदेनाधरं हरं-अधोऽङ्कच्छेदं

१ अक्षराणि न दृश्यन्ते, अस्पष्टत्वात् । तथापि 'नवाधिमध्ये षष्टिक्षेपे जाता एकोनसप्तत्यधिका' इति पाठः सम्भान्यते । २-६ अक्षराणामस्पष्टत्वात् नावगम्यते पाठः । ७ आर्या ।

हन्यात्। तती मध्ये यदङ्कमुध्वीङ्कस्य हरः अघीऽङ्कस्य चांशस्तयोरभ्यासमूर्ध्वहरेणा-धस्तनांशगुणने तिम्नष्यनोऽङ्कोऽपि मध्यांशहराभ्यस्तम्रपरिमांशेषु अधरहरगुणि-तेषु निश्चिपेत् । उदाहरणवृत्तेषु प्राक्तनन्यासश्चीर्ध्व[हरस्य द्विकस्या]गत्याऽङ्कश्रेणेः 💱 । अत्राधरहरस्रयस्तद्वण ऊर्ध्वाश एको जातास्त्रयः । ऊर्ध्वहरेण द्विकेन अ-५ धरं हरं त्रिकं हन्यात् , जाताः षट् । मध्यांशहरयोरघोऽङ्केनोध्वहरस्य द्विकस्याभ्यासे गुणनं तदेव द्विकमूध्वीशिवकमध्ये निक्षिपेत्। जाताः पश्च षट्छेदा यथा 👯 । असाश्ररणो यथा 👯 अधरहरेण चतुर्भिरूष्नीशान् हन्यात् । पश्च जाता विंशतिः, ऊर्व्वहरेण पद्भिर्धरहरं चतुरो हन्यात्। जाताश्रतुर्विंशतिः। मध्यांशहरा-भ्यासं एकगुणषद्कं तदेवोपरिमांशविंशतौ निक्षिपेत्। जाता षड्विंशतिश्रतुर्विंश-१० च्छेदा, यथा 👯 🕽 । अस्याधः षडंशो यथा 💱 । अधरहरेण षड्भिः ऊर्ध्वान् षड्विंशतिं हन्यात् । जातं षट्पञ्चाशद्धि(क)र्शतम् । अर्ध्वहरेण चतुर्विंशत्या अधरहरषद्गं हन्यात् । जातं चतुश्रत्वारिंशद्धि(क)शतम् । मध्यांशहराभ्यासं एकगुणचतुर्विंशति उपरिमांशेषु पद्पश्चाशद्धि(क)शते निक्षिपेत् । जातमशी-त्यधि(क)शतं चतुश्रत्वारिंशत्श(च्छ)तच्छेदम्, यथा र् १६६६ अधरहरेण पश्चिमिरू-१५ व्याशानशीत्यधि(क) शतं हन्यात् । जातानि नव शतानि । ऊर्ध्वहरेण चतु-श्रत्वारिंशदधि(क)शतेनाधरं हरं पश्चकं हन्यात् । जाता विंशत्यधि(क)सप्त-मध्यांशहराभ्यासमेकगुणचतुश्रत्वारिंशद्धि(क)श्रतग्रुपरिमांशेषु नव-शत्यां निक्षिपेत् । जातं चतुश्रत्वारिंशद्धि(क)सहस्रमेकं विंशत्यधि(क)सप्त-शतच्छेदम्, यथा { '% ६६ ) । अस्याधः सप्तमभागः, यथा { '% ६६ । हरेण सप्तमि-२॰ ग्रीणितमूर्ध्वाशचतुश्रत्वारिशद्धि(क)सहस्रं जातं अष्टोत्तरत्रिशताँघि(क)सप्तसहस्रा ऊर्ध्वहरेण विंशत्यिध(क)सप्तशत्या अधरहरं सप्तकं हन्यात्। जाता चत्वारिंशद्धि-(क)पञ्चसहस्री । मध्यांशहराभ्यासं एकगुणविंशत्यधि(क)सप्तशतलक्षण उपरिमां-शेषु अष्टोत्तरत्रिशताधि(क)सप्तसहस्रेषु निक्षिपेत् । जाता अष्टाविंशत्यधि(क)सह-स्नाष्टकचत्वारिंशद्धि(क)पश्चसहस्रच्छेदम्, यथा (६६३६) । अधोऽङ्केनोपर्यङ्कस्य २५ भागे लब्धं रूपमेकं उपरि च शेषाङ्कोऽष्टाशीत्यधि(क)नवश्चतोत्तरद्विसहस्री, यथा २९८८। अस्य षट्त्रिंशताऽपवर्ते जाता न्यशीतिः, अघोऽङ्कस्य चत्वारिंशदिष(क)-पश्चसहस्रस्य पट्टित्रंशता अपवर्तिते जातं चत्वारिंशद्धि(क)शतमेकं यथा 👫 रूप  $\{\cdot,\xi^3\}$  । एते रूपै $\dots$ िर्निशितिरेकोनैकश्रतुर्विशितिछेदः, यथा  $\{\cdot,\xi^3\}$  ।

१ अतः परं हस्तलिखितप्रतौ चतुःषष्टितमपत्रामावः ।

अथ दितीयपद्च्याच्या—अन्येन द्रम्मसाष्टमभागस्य पञ्चमी ठवस्तस्य च्यंशो यस्तसार्थयत् तस्य षड्मागको दत्तः, न्यासो यथा { १८३१११ } । एतेनैको-ऽङ्कः साध्यः, तथा हि—अंशानामेकानामभ्यासं—गुणनं कुर्यात् । जात एक एव । छेदसंवर्गं च कुर्यात्, यथा—अष्टगुणाः पश्च जाताश्चरवारिशत्, तथा चत्वारिशद्-गुणास्त्रयो जातं विश्वत्यधिकं शतमेकम्, तथा विश्वत्यधि(क)शतेकेन गुणितौ द्वौ ५ जाता चत्वारिशद्धि(क)दिशती, अनया गुणिताः षद जातानि चत्वारिशद्धि-(क)चतुर्दशशतानि । ततो जात एकश्चरवारिशद्धि(क)चतुर्दशशतान्छेदः, यथा { १४४० } ॥

अथ तृतीयपदच्याच्या-एकस्य द्रम्मस्य योऽशस्तस्य योऽष्टमस्तस्य यश्रतुर्थो भागस्तस्य यो दशमो भागस्तं ददौ । अपरः न्यासः {३|२|३|३०} । एतेनैकोऽङ्कः ३० साध्यः, तथाहि-अंशानां एकानामभ्यासं कुर्यात् । जात एक एव । छेदसंवर्ग कुर्यात्, यथा सप्तगुणा अष्टौ जाता षट्पश्चाशत्, तथा षट्पश्चाशद्धणाश्चत्वारो जाता चतुर्विंशत्यधि(क)द्विशती,अनया गुणिता दश जाता चत्वारिंशद्धि(क)द्विशतोत्तर-द्विसहस्री । एतच्छेदश्रैकः, यथा (२३४०) । ततोऽमीषां त्रिपदजातानां त्रयाणा-मङ्कानां सवर्णनाय न्यासः (२४/२४४०/२२४०)। एतेन प्रभागजातकरणभागजा- १५ तिर्जाता। ततो इंशच्छेदादावित्यादिना द्वयोरंशच्छेदयुगयो इछेदानां विनिमयेऽप-वर्ते च यथा चतुर्विशतरपवर्ते शत एकः, स चत्वारिशद्धि(क)चतुर्दशशताधः। तथा चत्वारिंशद्धि(क)चतुर्दशशतानां चतुर्विंशत्याऽपवतें जाता पष्टिः । स(सा) चत्वारिंशदधश्रताधः, यथा (१४००) । पष्टिगुण एको जाता पष्टिः। षष्टिगुणा चतुर्विश्वतिर्जाता चत्वारिंशद्धि(क)चतुर्दशशतानि, यथा ( 💖 🕞 ।२० द्वितीयोऽङ्कराणस्त्रथैव, सदशच्छेदत्वात्। षष्टिमध्ये एकक्षेपे जाता एकषष्टिश्रत्वा-रिंशद्धि(क)चतुर्दश्यतच्छेदा, यथा ( १६३० ) । शेषं विनष्टम् । अथाप्रेत-नाङ्कसवर्णनार्थं द्वयोरिप छेदयोः पष्टाधि(क)शतेनापवर्ते चत्वारिंशद्धि(क)-चतुर्दशानां जाता नव, तथा चत्वारिंशद्धि(क)द्वाविंशतिशतानां जाता चतुर्दश । ततो इंशच्छेदावित्यादिना छेदविनिमये यथा- { १ १ १ १ । २५ तत्श्रतुर्दशगुणा एकपष्टिजीता चतुःपश्चाशद्धि(क)श्वताष्टकम्। तथा चतुर्दशगुणा चत्वारिंशदधि(क)चतुर्दशशती जाता विंशतिसहस्रा षष्ट्यधि(क)शतमेकं पराङ्के । नत्रगुण एको जाता नव। तथा नवगुणं चैतुर्दशशतादि जाता विंशतिसहस्रादि, यथा (२०६५) २०६६०)। तत उपरिमांशद्वयत्या(१यो)गे जातं त्रिपष्टाधि(क)शता-

१ 'द्वाविंशतिशतादि' इति भाति । ५ गणितः

ष्टकं विंशतिसहस्रादिच्छेदम् । शेषं विनष्टम्, यथा { १०६६ है } । उपर्यक्कः स्तोक-त्वाद् भागं न सहते, यतः पूर्णरूपप्रायस्ततो यथाभागयोग्यः स्यात् तद्धं पण-रूपः कार्यः प्रथमं यतः षोडशपणैरेको द्रम्मः । ततः षोडशपणं त्रिशक्ष्यधि(क)शता-ष्टकं जातं त्रयोदश सहस्रा अष्ट शतान्यष्टौ च, यथा १३८०८ । इयताऽपि न भाग- भहस्ततः काकिणीरूपः कार्यः । पणश्रतुःकाकिणीकस्ततश्रतुर्गुणं त्रयोदशसहस्रादि जातं पश्रपश्चाशत् सहस्रा हे शते द्वात्रिंशच । अस्य विंशतिसहस्राद्यक्केन भागे यथा { १००३ है है है । लब्धं दे काकिण्यो यथा २, उपि शेषाङ्कश्रतुर्दश सहस्रा नवशती द्वादश च । अयं स्तोकत्वाद् भागं न सहते, (अतः) कपर्दस्तपः कार्यः, यतो विंशत्या कपर्दैः काकिण्येका स्थादिति विंशतिगुणश्रतुर्दशसहस्रादि जातौ द्वौ लक्षौ अष्ट- नवतिसहस्रा दे शते चत्वारिशत् । अस्य विंशतिसहस्रादिना भाग(गे) { ३०६६६०० । तत उपर्यधोऽङ्करोविंशत्यधि(क)त्रिशत्याऽपवर्ते उपि जाता पश्चाशत् अध्य त्रिषष्टिः, यथा { १३ । एवं प्रभागजातिः समाप्ता ।।

अथ भागानुबन्धजातौ करणस्त्रं वृत्तमाह—

अव्यानिमेषु रूपेषु भागं क्षिपे-च्छेदनं छेदनेनैव हत्वाऽंदाकम् । सांदाकाधो हरेणाद्यमाहन्यते, नूनमंद्यानुबन्धाख्यजातेर्विधौ॥

व्याख्या—यत्रांशच्छेदा भागानुबन्धिनो भवन्ति भागानुबन्धश्च रूपानुबद्ध एव ततः छेदनिभेषु रूपेषु—छेदगुणितेषु रूपेषु उपरिस्थेषु भागं—तद्रूपानुबन्धिनं भागं निक्षिपेदिति शुद्धभागजात्याश्रयमुक्तम् । यदि भागास्तावद्रूपानुबद्धास्ततो २० भागानुबद्धरूपस्य भागा एव बहुभागानु(बन्ध)यायिनो भागानुबन्धराशयो भवन्ति तदा किमित्याह—छेदेत्यादि । अधोऽंशच्छेदनेनोपरिमांशच्छेदनं हत्वा—गुण-यित्वा सांशकाधोहरेण—अधोहरमध्यक्षिप्ताधोऽंशेनोपर्यशमाहन्यते—गुण्यते तद-धोऽङ्को विनश्यति गुणकत्वादुपर्यशच्छेदौ तिष्ठतः । एवमग्रेतनाङ्केष्वपि विधिः कार्यः । नूनमंशेत्यादि स्पष्टम् ।।

२५ पूर्व प्रथमपदोदाहरणं वृत्तेनाह-

१ स्राविणी । एतछक्षणमेवम्-''कीर्तितैषा चतूरेफिका स्राविणी'' । २ मात्रासमकम् ।

अथ भागानुबन्धभागोदाहरणं रूपरहितभागानुबन्धि भागानुबन्धसहिताङ्कं १५ वक्तं वृत्तमाह—

सपादरूपं स(ख?)दलार्धकं च, खस्य त्रिभागं खषडंशयुक्तम्। व्यंशं षडंशेन युतं खकीय-पादाधिकं ब्रूहि सवर्णयित्वा॥

व्याख्या—पूर्वं सचतुर्भागं रूपं खदलेति सपादरूपस्य यद्धं स्यात् तेनाधिकं सस्वित्रभागिमिति सपादरूपस्य खार्धयुक्तस्य यिश्वभागस्तेन सिहतम्। तथा स्वपडं-२० शेति सपादरूपस्य खार्धयुक्तसस्वित्रभागस्य यः स्वीयः षडंशस्तेन युक्तं यत् रूपप्रतिबद्धभागोपदर्शनम्। अतो भागानुबद्धभागा यथा त्र्यंशमिति रूपस्य यह्रयंशस्तं षडंशे(ने)ति त्र्यंशस्य यथा षडंशस्तेन युतं त्र्यंशं स्वकीयपदेति षडंश-युत्तस्य त्र्यंशस्य यः पादः-चतुर्भागस्तेनाधिकं त्र्यंशं सवर्णयित्वा बृहीति

किया । अत्रोर्ध्वगत्या प्रथमं सृङ्खलाकलितभागानुबन्धन्यासः, यथा

1 24

अत्र सम्पूर्णीकरणवृत्तप्रक्रिया दर्श्यते । तत्र प्रथमं छेदाश्रत्वारस्तिन्नं रूपमेकं जाताश्रत्वारः । एतन्मध्ये भागमेकं क्षिपेत् । जाताः पश्च चतुरुछेदाः, यथा (१)।

१ यथा (१६) । २ उपजातिः।

असार्ध स्वार्धम् , यथा 👸 । ततक्छेदनमुपरि चतुर्रक्षणं छेदनेन-अधोऽङ्कद्विकेन हत्वा जाता अष्टो । अधोहरो द्विलक्षणः सांशकः स्वकीयैकांशयुतो जातास्त्रयः । तेन आद्यमंशकं पश्चकमाहन्यते, जाताः पश्चदशाष्टछेदाः, शेषं गुणकत्वाद् विन-ष्टम् , यथा { १ है । अस्याधः सन्यंशः, यथा { १ है । अत्र छेदनमप्टलक्षणं ५ छेदनेनाधिस्रिकेण हत्वा जाता चतुर्विश्वतिस्तथा हरस्रयः सांशकः सैको जाता-श्रत्वारस्तैराद्यमंशं पश्चद्शलक्षणमाहन्यते, जाता पष्टिश्रतुर्विशतिच्छेदा । शेषं विनष्टम्, यथा (६६) । अस्याधः स्वष्डंशः, यथा (६६) । अत्र छेदनं चतुर्विश-तिश्छेदनेन-अधोऽङ्कपद्वेन हत्वा जातं चतुश्रत्वारिशदधि(क)शतं सांशकाधोहरेण षड्मध्ये क्षिप्तैकजातसप्तकेनाद्यमंशं षष्टिराहन्यते । जाता विंशत्यिध(क)चतुःशती ३० चतुश्रत्वारिंशद्धि(क)शतच्छेदा (१३३)। शेषं विनष्टम्। अयमङ्काः स्थाने स्थाप्यः॥ इदानीं भागानुबन्धिभागन्यासः 🕞 । अत्र रूपामावात् छेदनिन्नेत्यादिप्रिक्रया नहि। ततक्छेदनमुपरित्रिकं छेदनेन-पद्केन हत्वा जाता अष्टाद्शअं(सां)शकाधी-हरेण षट्मध्यक्षिप्तए(मै)कांश्वतया सप्तकेनाद्यमंशमाहन्यते । जाता सप्ताष्टादश-च्छेदाः । शेषं गुणकत्वाद् विनष्टम् , यथा 📢 🎖 । अस्याधः स्वपादः, यथा 😘 🖔 । १५ छेदमष्टादशच्छेदनेन-चतुर्भिहत्वा जाता द्वासप्ततिः । सांशकाधोहरेण चतुर्भध्य-क्षिप्तैकांशतया पश्चिभः सप्त हन्यन्ते । जाताः पश्चित्रंशत् द्वासप्ततिच्छेदाः, यथा { 💱 } । पूर्वस्थापितभागानुबन्धरूपाङ्कस्य विश्वत्यघि(क)चतुः शतस्य द्वादशिभर-पवर्ते जाता पश्चतिंशत् । चतुश्चत्वारिंशद्धि(क)शतस्य द्वादशभिरपवर्ते जाता द्वादश, यथा 👯 । द्वितीयाङ्कस्तादगेवास्याग्रतः स्थाप्यः, यथा 👯 । अत्र

२० द्वादशद्विसप्ततिच्छेदयोर्द्वादशिभरपवर्ते कमादेकः पदकं जातम् । ततोऽंशच्छे-दावित्यादिना विनिमये यथा { क्ष्मिक्षिक्षे । षड्गुणाः पश्चित्रंशत् जातं दशाधि-(क)द्विशतम् । षड्गुणा द्वादश जाता द्वासप्ततिः । पराङ्क एकगुणस्तथैव । ततो दशाधि(क)द्विशतमध्ये पश्चित्रिशरक्षेपे जातं पश्चचत्वारिशदधि(क)द्विशतं द्वासप्ततिच्छेदम् । शेषं विनष्टम् , यथा { क्ष्मिक्षेपे । द्वासप्तत्या उपर्यङ्कस्य भागे २५ लब्धं रूपत्रयं एकोनित्रशच द्वासप्ततिभागा, यथा { क्ष्मिक्षेपे । एवं भागानुबन्ध-

जातिः समाप्ता ॥

(अथ) भागापवाहजातौ करणस्त्रं वृत्तम्—
भागापवाहनविधौ हरनिव्यरूपे
राद्योर्लवानपनयेद् गुणयेद्धरेण ।
छेदं त्वधस्तनलवोनहरेण हन्यादाद्यांदाकं खळु वदन्ति सवर्णतज्ज्ञाः ॥

च्याख्या—यत्र रूपभागा यदिवा भागसङ्कालित्रूपाद् भागा यद्वा भागाद् भागा अपवाद्यन्ते यत्र तत्र भागापवाहनविधौ हरनिन्नेति ऊर्ध्वाशस्य यो हरश्रतुर्भागादिस्तद्गुणरूपे उपर्यशलक्षणराशेरुपर्यशान् हरगुणितान् लवान् भागान् पश्चादवस्थितश्चन्यानेकादीनपनयेत् । अथवा हरनिन्नो यो रूपराशिस्त-सात् हरनिन्नरूपात् राशेरर्थस्तु पूर्ववत् । ततो हरेण उपरितनेन छेदं अघोऽंश-१० च्छेदं अघोऽंशच्छेदेन वा ऊर्ध्वाशच्छेदं गुणयेत् । तथा अधस्तनलवेति अधोऽंश-न्यूनहरेण आद्यांशकं हन्यात् । शेषं स्पष्टम् ॥

अत्रोदेशकश्लोक एक:-

पूर्वोक्ता(१ ङ्का)निप ब्रृहि, निजभागविवर्जितान् । सवर्णियत्वेह चेन्मित्र !, वेत्सि भागापवाहनम् ॥

व्याख्या—पूर्वोक्तान् सचरणद्यादीनित्यत्र विचरणद्यादि ज्ञेयम् । येभाँगैवेंडङ्काः पूर्वप्रयुक्तास्तेरेव भागेस्त एवाङ्का अत्र वियोज्याः । तेषां भागानां च वियोज्यत्वोपलक्षणाय पश्चात् तेषां ग्रान्यं देयम् । प्रथमोदाहरणन्यासः { ै ै १ ॰ ३ ० ३ १ । अत्राद्यपदिक्तियेव कार्या यथा हरेति प्रथमाङ्के । हरश्च तित्र(चतुर्?)— क्रोरूपराधिदेशलक्षणो जाता चत्वारिशत् । अतो भागानपनयेत् । एकभागापन-२० यने जाता एकोनचत्वारिशचतुरुक्षेदाः, यथा (१०००) । द्वितीयाङ्के हरनिक्षेति द्विगुण एको जातो द्वौ । तसादेकापनयने जात एको द्विच्छेदः, यथा (१०००) । तत्वीयेऽङ्के हरनिक्षेति त्रिगुणौ द्वौ जाताः पद्र, एकभागापनयने जाताः पश्च त्रिच्छेदाः, यथा, (१०००) । अत एतेषां संयोजनार्थं अंशच्छेदावित्यादिना प्रथमाङ्के छेदचतुष्कस्य अर्धनापवर्ते जातौ द्वौ । द्वितीयाङ्के दिच्छेदस्यापवर्तने जात एकः । २५ ततो विनिमये यथा (१०००) द्वौ जाताश्चत्वारः । समच्छेदत्वात् प्रथमो-परिमांशैकचत्वारिशनमध्ये द्विकक्षेपे जाता एकचत्वारिश्चत्वत्वर्छेदा । शेषं विनएम्, यथा (१०००) । तृतीयाङ्केन समं यथा चतुस्चच्छेदयोविनिमये (१०००) ।

१ वसन्तितिलका । २ सप्ताक्षरमयाधचरणात्मकमनुष्टुष् (१) ।

ततिस्रगुणा एकचत्वारिंशत् जातं त्रयोविंशत्यिधि(क)शतम्, त्रिगुणाश्रत्वारो जाता द्वादश, यथा { 'दे हैं } । पराङ्के चतुर्गुणाः पश्च जाता विंशतिः, चतुर्गुणास्त्रयो जाता द्वादश, यथा । { दे हैं } । ततस्त्रयोविंशत्यिधि(क)शतांशमध्ये विंशतिक्षेपे जातं त्रयश्चत्वारिंशदिधि(क)शतं द्वादशच्छेदम्, यथा { 'दे हैं } । शेषं 'विनष्टम् । ततो द्वादशमिस्रयश्चत्वारिंशदिधि(क)शतस्य भागे लब्धमेकादशरूपा-ण्येकादश च द्वादशभागाः, यथा { १९ } ।

अथ दितीयवृत्तोदाहरणन्यासः ि । अथ भागाः ि । अत्र पूर्णा प्रक्रिया।

हरनिभिति प्रथमं हरश्रतुष्कनिभो रूपराशिरेको जाताश्रत्वारः, एकलवापनयने जाता अष्टौ, अधस्तनलवेन हरेण द्विकेन एकांशरहितत्वादेकेन आद्यांशं त्रिल-१० क्षणं हन्यात् । ताहगेव स्थितं यथा त्रयोऽष्टच्छेदाः { है } । ततोऽस्थाधक्ष्यंशोऽ-धस्तनः, यथा { و है } । हरेण त्रिकेण छेदग्रपर्यष्टौ हन्यात् । जाता चतुर्विशितिः । अधस्तनलवोनहरेण त्रिकेण एकांशरहितत्वाद् द्विकेनाद्यांशग्रपरित्रिलक्षणं हन्यात् । जाताः षद् चतुर्विशितिच्छेदाः, यथा { १ ई } । अस्याधोऽधस्तनः षढंशः { है है } । अस्राधोऽधस्तनः षढंशः { है है } । अधोहरेण-षद्भेन छेदग्रपरिचतुर्विशिति गुणयेत् । जातं चतुश्रत्वारिशदधि-ध्यात् । आधस्तनलवोनहरेण-षद्भेन एकांशरहितत्वात् पश्चकेनाद्यांशं षद्भं हन्यात् । जाता त्रिंशत् चतुश्रत्वारिशदधि(क)शतच्छेदा, यथा { १ है है } । गुणकाः सर्वत्र यानतीति श्रेयम् । अनयोः षद्भागेनापवर्त उपरि पश्च अधश्चतुर्विशितः, यथा { १ है } । अयं स्थाने स्थाप्यः ।

अथ भागप्रक्रिया । अत्र रूपाभागत् हरनिष्ठरूपप्रक्रिया नास्ति । शेषा तु
२० यथा त्र्यंशः षडंशोनन्यासः  $\left\{ , \frac{3}{4} \right\}$  । हरेणाधः पद्धेन छेदम्रपरि त्रिलक्षणं गुणयेत्,
जाता अष्टादश । अधस्तनलगेनहरेण पद्धेन एकांशरहितत्वात् पश्चकेनाद्यांशमेकं
हन्यात्, जाताः पश्चाष्टादशच्छेदाः  $\left\{ , \frac{3}{4} \right\}$  । शेषं याति । अस्याधो न्यूनचतुभागः, यथा  $\left\{ , \frac{3}{4} \right\}$  । अधोहरेण चतुर्भिक्छेदम्रपर्यष्टादश गुणयेत्, जाता द्वाससितः । अधस्तनलगेनहरेण चतुष्केण एकांशन्यूनत्वात् त्रिकेण आद्यांशं पश्च
२५ हन्यात्, जाताः पश्चदश द्वासप्ततिच्छेदाः, यथा  $\left\{ , \frac{3}{4} \right\}$  । अनयोश्विभिरपवर्ते

१ अत्र पाठप्रपातः सम्भाव्यते ।

उपरि पश्च अधश्रतुर्विश्चतिः, यथा {२५} । ततो रूपभागनिष्पनाङ्कस्य पश्च-चतुर्विश्चतिच्छेदस्य मध्ये समच्छेदत्वादमी पश्च क्षिप्ता जाता दश चतुर्विश्चति-च्छेदाः, यथा {२५} । अनयोरधीपवर्ते उपरि जाताः पश्च, अधश्च द्वादश, भाज्याभावादिदम्, यथा {२५} । एवं भागापवाहजातिः समाप्ता ।।

वहीसवर्णनम्—

अथ वहीसवर्णनजातौ करणस्त्रं वृत्तमाह—
प्राक्त छेदभागौ गुणयेद्धरेण
तलस्थितेनांद्रामधःस्थितं तु।
ऋणं धनं पूर्वलवे विद्ध्यात्
सवर्णनार्थे द्वतमत्र वह्नयाः॥

च्याख्या—अङ्कद्रयापेक्षा प्रित्रया । अङ्कश्रांशच्छेद्रूपस्ततस्तलिखतेन हरे-ण-अध्वरुछेदेन-प्राक् उपरिच्छेदभागी-छेदांशी गुणयेत् । ततोऽधःस्थितमंशं ऋणिमिति यस्यांशस्य पश्चात् श्रून्यमपनाह्यत्वािछिखितं तमंशं ऋणसञ्ज्ञं पूर्वलवे चिद्ध्यात् । अधोहरेण गुणितादुपरिमांशराशेरपनयेदित्यर्थः । तथा अधःस्थित-मंशं धनं यस्यांशस्य पश्चाम श्रून्यमस्ति भागानुबन्धजातित्वात् तमंशं धनसञ्ज्ञं १५ पूर्वलवे अधोहरगुणितोपरिमांशराशी निक्षिपत् । अत्र ऋणशब्देन भागानुबन्ध-जातिर्दर्शिता, न तु तद्दतप्रक्रिया ।।

अत्रोदेशकवृत्ते एकमुदाहरणमाह—

द्रम्मद्रयं पश्च पणास्तथैका काकिण्यहो मित्र! कपर्दिकोना। तदंहिणा चापि सवर्णयित्वा व्यावर्ण्यतां द्राग् यदि बोबुधीषि॥

व्याख्या—द्रमद्वयम्, तथा पश्च पणा याद्यः षोडश्यणेर्द्रमस्त्रिद्वात्यां च पुराणः प्रोक्तस्ताद्याः पश्च पणाः । काकिण्येका चतुष्काकिणीरूपपणस्य चतु-भागः । सा कपर्दकोना, कपर्दः काकिण्या विंशतितमो भागस्तनोना तथा तदं-२५ द्विणोनाऽपि । तच्छब्देन "सर्वनाम्नाऽनुसन्धिर्शत्तच्छन्नस्य" इति न्यायात् तस्य कपर्दकस्य अहिः—चतुर्भागस्तेनाप्यूना वर्तते । तत एतत् सवर्णयित्वा—संयोज्य त्रृहि यदि बोबुधीषि—गणितमत्यर्थे बुध्यसे । ऊर्ध्वगत्या बिह्नस्पत्वादङ्कानां न्यासः {अववव्यक्तिक्ति तस्रस्तिते हरेण

<sup>,</sup> १-२ उपजातिः।

छेदेन पोडशकेन प्राक्-छेदं एकं गुणयेत्, जाताः पोडश । प्राक्भागे द्वौ गुणयेत् जाता द्वात्रिंशत्, यथा रिद्देि। अधःस्थितमंशपश्चकं पश्चाच्छून्यरहितत्वाद् धन-सञ्ज्ञं पूर्वलवे द्वात्रिंशस्त्रक्षणे विद्ध्यात्-क्षिपेत् । जाता सप्तत्रिंशत् पोडश-छेदा, यथा (३६)। गुणको याति सर्वत्र। अस्याध एका काकिणी अस्य ५ चतुर्भागोपलक्षणा चतुष्कयुक्ता, यथा र्र्ै हु । तलस्थितहरेण चतुर्भिः प्राक्छेदं षोडश गुणयेत्। जाता चतुःषष्टिः। तथा चतुर्भिर्भागं उपरिसप्तत्रिंशतं गुणयेत्, जातमष्टचत्वारिंग्रद्धि(क)शतम्। तदस्य मध्ये पूर्वलवलक्षणे तलस्थमंशमेकं विद-ध्यात्-क्षिपेत्, जातमेकोनपश्चाशदधि(क)शतं चतुःषष्टिच्छेदम्, यथा { १६६ }। अस्याधी ऋणगताङ्कदर्शनाय ऊना कपदीङ्केन। कपदेकश्च काकिणीविंशतिभा-१० गीपलक्षणाय विंशतिम्रक्त ऊनः स शून्यः स्थाप्यः, यथा रिह्र्ई । तलस्थितेन हरेण विश्वत्या प्राक्छेदं चतुःषष्टिं गुणयेत्, जाता द्वादशशती अशीतिश्व। तथा विंशत्या प्राग्भागमेकोनपश्चाशद्धि(क)शतं गुणयेत्, जाता एकोनतिंशत् शतानि अशीतिश्व । अत्र ऋणमेकं पूर्वलवे दध्यात्-अपनयेत्, यथा एकोनत्रिंशदादेरे-कापनयने जातान्येकोनत्रिंशत् शतानि एकोनाशीतिः द्वादशशत्यशीतिच्छेदाश्र, १५ यथा रिइट्डि । अस्याधः कपर्दकस्य न्यूनचतुर्भागा,यथा रिइट्डि । अत्र तल-स्थितेन हरेण-प्राक्छेदं द्वादशशत्यशीतिं गुणयेत्, जाता विंशत्यधि(क)शत [ए]कयुक्ताः पश्च सहस्राः । तथा चतुर्भिः प्राक्भागमेकोनत्रिशदेकोनाशीति गुणयेत्, जाता एकादश सहस्रा नवशती षोडश। ऋणत्वादंशमधःस्थितमेकं पूर्वलवे एकादशादिरूपे अपनयेत्, जाताः पर्यन्ते पश्चदश्च, यथा { 'दे६६७ } । २० अनयोरङ्कयोः पश्चिभिरपवर्ते उपरि जातानि त्रयोविंशतिशतानि त्रयशीतिः, अधो द्शशतानि चतुर्विंशतिश्र, यथा रिडेंड्डै । अत्राधोऽङ्केनोपर्यङ्कस्य भागे दत्ते लब्धं द्रमद्रयम् , शेष उपर्यङ्कः पश्चित्रंशद्धि(क)त्रिशतरूपः। पणानयनाय पोड-श्रमिर्गुण्या, जातं त्रिपश्चाशत् षष्टिश्च, यथा (२३६३) । अस्य दशचतुर्विशत्या भागे लब्धं पश्च पणाः, उपर्यङ्कः शेषश्चत्वारिंशदधि क)द्विशतरूपः। कपर्दिकोन-२५ काकिण्यानयनाय चतुर्गुणा जाता नवशती षष्टिश्र । भागो नास्तीति काकिणी-लंड्ये शून्यम् , { ० }। ततः कपर्दकानयनाय विशल्या नवशती षष्टिश्र गुणिता जाता एकोनविंशतिसहस्रा द्विशती। अस्या दशचतुर्विंशत्या भागे लब्धमष्टादश कपर्दाः,

उपर्यङ्कः शेषः सप्तशती षष्टिश्व । कपर्दभागानयनाय चतुर्गुणा जाता त्रिंशत् द्वास-प्रतिश्व, यथा २७२ । अस्य दशचतुर्विशत्या भागे लब्धं त्रयश्रतुर्भागाः { । एवं वछीसवर्णनं यथा (समाप्तम्) ॥

हरयजातिः—

अथ दृश्यजातो करणसूत्रं वृत्तार्धमाह— रूपेण भागेक्यविवर्जितेन, दृश्याख्यजातौ विभजेच दृश्यम् । ५५।

व्याख्या— दृश्याख्यजातौ दृश्यस्तम्भस्य सार्धहस्तादि लोकप्रत्यक्षं तदा च ख्याति—कथयति अदृश्यं यद्यं स्तम्भः षट्हस्त आसीदिति लोकस्याप्रत्यक्षमपि व्रवीति तत् आख्यं ततो कर्मधारये कचिद् विशेषणस्यापि परनिपातः । ततो दृश्याख्यजातौ दृश्यं सार्धहस्तादि वश्यमाणं रूपेण भागानां तोयादिसन्निविष्टा- १० नामंश्वानामैक्यम् । "अंशुच्छेदा" वित्यादिना संयोजनान्तेन विवर्जितेन "कृत-समहरराश्यो"रित्यादिव्यवकलितविधिना आयराशिलक्षणाद् रूपादंशिवश्लेषं कृत्वा रूपशेषेण विभजेत् ॥

अत्रोदेशकवृत्तमाह-

अर्ध तोये कईमे द्वादशांशः, षष्टो भागो वालुकायां निमग्नः। भ्य साधीं हस्तो दृश्यते यस्य तस्य, स्तम्भस्याशु ब्रूहि मानं विचिन्त्य।५६।

१ इन्द्रवज्रा । २ शालिनी । ६ गणित०

रित्यादिना सार्धहस्तेन दृश्येन सममस्य त्रिद्वादशच्छेदस्य कुलिशापवर्तनं कृत्वां यथा { के के विद्यादिकयोरधीपवर्ते षट् एकश्र त्रयाणां च त्रिमागापवर्त एकः, यथा कि के विद्यादिकयोरधीपवर्ते षट् एकश्र त्रयाणां च त्रिमागापवर्त एकः, यथा कि के विद्या हिस्ताः सैकच्छेदाः कि विद्या कि विद

दे लीलावलां च दश्यजाती करणस्त्रं वृत्तमिदं यथा—

"उद्दिष्टकालापवदिष्टराशिः, क्षुण्णो हृतोऽंशै रहितो युतो वा । इष्टाहतं दृष्टमनेन भक्तं, राशिर्भवेत् प्रोक्तमितीष्टकर्म्म ॥"

उदाहरणेनास्य व्याख्येत्युदाहरणमाह

पूर्वीर्धे सित्रभागं गिरिवरशिखरे कुञ्जराणां प्रन(ण)ष्टं

10 पद्मागश्चापि नद्यां पिबति च सिललं सप्तमांशेन युक्तः। पद्मिन्यामष्टमांशं खनवमक इह ऋडिते पद्मखण्डे

नागेन्द्रो हस्तिनीभिस्तिसृभिरनुगते का भवेद् यूथसङ्ख्या?।५७।3

अर्थः प्रतीत एव । न्यासः  $\left\{\frac{1}{3},\frac{1}{3}\right\}$  । दृश्य ४} भागानुबन्धभागजातिरियं रूपरिहतत्वात् । "छेदनं छेदनेन"त्यादिना यथा छेदनग्रुपरिच्छेदनेनाधित- १५ केण हृन्यात् , जाताः षट् । खांशकाधोहरेण सैकत्रिकेण जातचतुष्केण आद्यांशं हृन्यात् , जाताश्रत्वारः पदछेदाः, यथा  $\left\{\frac{x}{4}\right\}$  । गुणकत्वात् शेषं प्रयातीति सर्वत्र । एगं(श्रिष्ठोऽ)क्के छेदनं षट् छेदनेन—अधःसप्तकेन हृन्यात् , जाता द्विचत्वारिश्वत्। खांशकाधोहरेण सैकसप्तकेनाद्यमंश्रमेकं हृन्यात् , जाता अष्टो द्विचत्वारिश्वतः, यथा  $\left\{\frac{x}{4}\right\}$  । तृतीयाक्के छेदनमष्टो छेदनेन—अधोनवकेन हृन्यात् , जाता दश्व द्वासप्ततिच्छेदाः, यथा  $\left\{\frac{x}{4}\right\}$  । अतः परम् "अंशच्छेदा"वित्यादिना प्रथमद्विन्तिमये यथा  $\left\{\frac{x}{4}\right\}$  । प्राच्याक्के सप्तगुणाश्रत्वारो जाता अष्टाविंशतिः । सप्तगुणाः षट् जाता द्विचत्वारिंशत् । द्वितीयाक्क एकगुणस्तथैन । समच्छेद- १५ त्वादष्टावंशितमध्ये अष्टक्षेपे जाता षट्त्रिंशत् द्विचत्वारिंशच्छेदाः, यथा  $\left\{\frac{x}{4}\right\}$  । अथ तृतीयाक्कच्छेदस्य द्वासप्ततिः, यथा  $\left\{\frac{x}{4}\right\}$  । पड्मागापवर्ते द्वादश्च द्विचत्वारिंशच्छेदस्य द्वासप्ततिः, यथा  $\left\{\frac{x}{4}\right\}$  । पड्मागापवर्ते द्वादश्च द्वारिंशच्छेदस्य द्वासप्ततिः, यथा  $\left\{\frac{x}{4}\right\}$  । पड्मागापवर्ते द्वादश्च द्वारिंशच्छेदस्य वहसागापवर्ते सप्त । ततो विनिमये यथा

१ श्रीयुतसुधाकरिद्ववेदीसम्पादिते अन्थे 'उदेश' इति पाठः । तत्रास्य सूत्रस दश-मोऽङ्कः । २ उपजातिः । ३ सम्धरा ।

{ 🐉 🖟 🐧 🥞 । आदाङ्के द्वादशगुणाः षट्त्रिंशत् जाता द्वात्रिंशद्धि क)-चतुःशती। द्वादशगुणा दिचत्वारिंशत् जाता चतुरिंध(क)पश्चशती। पराङ्के सप्त-गुणा दश जाता सप्ततिः। तथा सप्तगुणा द्वासप्ततिजीता चतुरिष(क)पश्चशती। समच्छेदत्वात् द्वात्रिंशद्धि(क)चतुःशतमध्ये सप्ततिक्षेपे जाता द्विरुत्तरा पश्च-शती चतुरिष(क)पश्चशतोत्तरच्छेदा, यथा (३३३)। अयं राशिरुद्दिष्टकालापः। ५ पृच्छकोपदिष्टप्रश्न एष इव उदिष्टकालाप्वत् इष्टराशिः कल्पनया चत्वारः। एषोऽंग्रैः "अंशच्छेदा"वित्यादिना निष्पनैरुद्दिष्टकांशैः तद्विरुत्तरपश्चशतलक्षणैः कृतविनिमये छेदैर्यथा { ५३३ | ५१३ | अण्णो-गुणितो जाता पोडशाधि(क)दि-सहस्री पश्चशतचतुरुछेदा, यथा (१५३६) । एव इष्टराशिरायराशि[:] समच्छेदो जातः । तत उदिष्टांशाङ्को द्विरुत्तरपश्चशतह्रप इप्टेन चतुर्भिग्रीणितो जाताऽष्टाधि- १९ (क)द्विसहस्री पश्चशतचतुरुछेदा { ३६६६ । अमीभिरंशैरिष्टराशिः षोडशाधि(क)-द्विसहस्रो रहितो जाता अष्टौ चतुरुत्तरपश्चशतच्छेदाः, यथा  $\{4, 8\}$  । अतः-परं इष्टाहतं इष्टेन चतुर्भिराहतं -गुणितं दृश्यं एको नागेन्द्रसिस्मिर्भहेस्तिनीभिः सह दृष्टत्वाचतुष्करूपं जाताः पोडश एकच्छेदाः, यथा { ' है } । अनेन अंश-रहितेष्टराशिना चतुरुत्तरपश्चशतच्छेदाष्टांशकेन भक्तम्। अत्र च "कृत्वा परीवर्त-१५ नम्" इत्यादिना कुलिशापर्तनमष्टानां अष्टमे भागे एकः षोडशानां चाष्टमे भागे द्वी, यथा (प्रेडि)। ततश्रतुरुत्तरपश्चशतैद्विको गुणितो जातोऽष्टाधि(क)सहस्रः, छेदश्च एकगुणस्तथैव, यथा ( ' " ई )। एषः अष्टाधि(क)सहस्रयूथराशिरासीदिति दृश्यचतुरङ्कात् परिज्ञातम् ।

अथ घटना-अष्टाधि(क)सहसाई चतुरुत्तरपश्चशती। अस्याश्च त्रिमान अष्ट-२० पष्टाधि(क)शतम्, यथा {५११ । एतद् गिरो गतम् । इतश्च अष्टाधि(क)सह-सात् पष्टो मागोऽष्टपष्ट्यधि(क)शतम्। इदं अस्य च सप्तमो भागश्चतुर्विशतिनैद्यां जलं पिवति, यथा {१६४ । तथा अष्टाधि(क)सहस्रात् अष्टमांशः पद्व-विशत्यधि(क)श्चतम् । अन्यं च नवमो भागः चतुर्दशः [पट्तिशद्], यथा {१६६ । कीडते हस्तिनीत्रयं हस्ती चैक इति चत्वारः। एषां योजने जात-२५ मष्टाधि(क)सहस्रम्, यथा {१००६ ।।

अत्रत्यरीत्याऽपि भागैक्यं द्विअ(द्वच)घि(क)पश्चशतांशं चतुरघि(क)पश्चशत-च्छेदं यावत् तथैव, यथा { ५००० । ततो रूपमेकमेकच्छेदं संस्थाप्य 'अंश-च्छेदा"वित्यादिना छेदविनिमये, यथा { ५०००० । आदाङ्क एकगुणस्तथैव । पराङ्कश्चतुरघि(क)पश्चशतगुण एकः तथैव, यथा { ५००० । असादायराशेमीगै-३० क्यद्यधि(क)पश्चशतपाते स्थितौ द्वौ चतुरिध(क)पश्चशतच्छेदौ, यथा {दे००} । अयं हरराशिः । ततो दृश्यं चत्वार एकच्छेदः, यथा {है । ततः "कृत्वा परीवर्तनमंश्रहारयो"रित्यादिना उपरि चतुरिध(क)पश्चशती, अधश्च द्वौ । ततो द्वयोरिप छेदयोविनिमये यथा {दे००० । अश्वयोरूपरि चतुर्णा चतुरिध(क)- पश्चशत्याश्च मिथो गुणने जाता पोडशाधि(क)दिसहस्री । छेदश्च द्विगुण एको जातौ द्वौ । ततो द्वास्यां पोडशाधि(क)दिसहस्रस्य भागे यथा {दे००० । एवं दृश्यजातिभागानुबन्धा- दिजातियुक्ता परिश्चेया । एवं दृश्यजातिः समाप्तः ॥

## शेषजातिः—

॰ अथ शेषजातो करणद्वत्रं वृत्तार्धमाह—

छिद्घातभक्तेन लवोनहार-घातेन भाज्यः प्रकटाख्यराशिः।'
अत्र उपर्यशाक्छेदाश्च ताद्या एव वारद्वयं खाप्या इत्यङ्कत्रयापेक्षा शेषजातिः सम्रदायाद्धं क्रीडित । ततः शेषाधिस्य व्यंशः पर्वतान्तः प्रविष्टः । ततो
यच्छेषं तचतुर्भागः कुम्भकण्डं विनोदयतीत्येवं शेषरूपा शेषजातिः । तस्यां
१५ द्वितीयवेलालिखितच्छिदां यो घातः-परस्परगुणनं स छिद्घातस्तेन भक्तेन
विशेषणेन लवा-अंशा उपरिखास्तैरूनः अपवर्जितत्वात् यो हारराशिः-प्रथमलिखितच्छेदराशिस्तस्य यो घातः-परस्परगुणनं तेन लवोनहारघातेन भाज्योभजनीयः प्रकटाख्यराशिर्दृष्टपष्टिहस्तिलक्षणः ॥

अत्रोदेशकवृत्ते उदाहरणमाह—

श्रीडां कर्तुं प्रवृत्तं कचिदपि च दलं मत्तद्दनीन्द्रय्थाः(?)
शेषत्रयंशः प्रन(ण)ष्टो हरिणपतिभयादारटन् कन्दरेषु ।
शेषांहिर्गण्डकण्डूमपनयति सखे ! पश्चमांशश्च शेषात्
पाथः पातुं प्रविष्टः प्रवद् करिटनो हन्त दृष्टाश्च षष्टिः ॥

स्पष्टम् । न्यासः { १ १ १ १ १ १ १ १ १ अत्र क्रमेण एकैकलवन्यूनो हारराशिः । २५ प्रथमच्छेदराशिरेकद्वित्रिचतुष्करूपो जातः । अंशाश्च भगाः, यथा { १ ३ १ १ १ अस्य लवोनहारराशेषातो—गुणनम् , यथा—एकगुणौ द्वौ, तथेव द्विगुणास्त्रयो जाताः पद्, पद्गुणाश्चत्वारो जाताश्चतुर्विश्चतिः, यथा २४ । अयं लवोनहार-ष्वातः । अस्य भागं दातुं छिदामधस्तनानां घातः, यथा—द्विगुणास्त्रयो जाताः

१ इन्द्रवजा। २ सग्धरा।

षद, षइगुणाश्रत्वारो जाता चतुर्विश्वतिः, चतुर्विश्वतिगुणाः पश्च जातं विश-त्यि (क) शतमिदम् । छिद्घातः कार्यः । तति श्छद्घातेन – विश्वत्यधि (क) शतेन, यथा र्ेे भक्ते छवोनहारघातराशौ चतुर्विश्वतौ भाज्याभावाचतुर्विशत्या द्वयोरपवर्ते चतुर्विशतिस्थाने एकः, तथा विश्वत्यधि (क) शतस्थाने पश्च, यथा ५ । अनेन प्रकटराशेः षष्टिरेकच्छेदो भाज्य इति "कृत्वा परीवर्तनमंश्रहार (यो)" - ५ रित्यादिना उपरि पश्च अधश्चेकः, यथा रिं । ततो भागानां वथे, यथा रिं । षष्टिः पश्चगुणा जाता त्रिश्वती एकच्छेदा, यथा रिं । एकगुणच्छे-दोऽप्येक एव । तथा एकभक्ता त्रिश्वती तथेव स्थिता, यथा रिं । एते यूथहस्तिनः ।।

एषां घटना । तथाहि-त्रिशतानामधं सार्धशतं क्रीडति, यथा १५०। १० शेषसार्धशतस्य त्र्यंशः पश्चाशत्, यथा ५० गिरौ प्रविष्टः । शेषस्य एकशतस्य चतुर्भागः पश्चिवंशितः कण्डूमपनोद्यति । ततः शेषपश्चसप्ततेः पश्चमांशः पश्चद्श जलं पिवति षष्टिश्च दृष्टिदृष्टा, यथा र्ष्ट्रिशे । एतेषां योजने जाता त्रिशती गजप्रमाणम्, यथा २००।

अथ द्वितीयोदाहरणमाह—

अर्ध शेषत्रिलवयुगलं शेषपादास्त्रयश्च शेषेष्वंशा जलनिधिसमाः कापि चोड्डीय याताः। दृष्टं हंसत्रितयमपरं सङ्गतिं कल्पयन्तं तिसान् यूथे कथय सुमते! ते कियन्तो मरालाः॥

न्यासेनैव व्याख्या, यथा र्विश्व हुँ । क्रमेण लवेरेकद्वित्रिचतुष्कैस्नो २० हारराशिः । प्रथमवेलालिखितद्वित्रिचतुःपश्चच्छेदा राक्षिरेक एव सर्वत्र । अंशा भगास्ततो लवोनहारराशेरेकस्य घातो—मिथो गुणनं जात एक एव । अस्य भाग-मधोलिखितच्छिदां यातः, यथा—द्विगुणास्त्रयो जाताः षद । एवं पूर्ववत् निर्वाहे विंशत्यधि(क)शतमयं छिद्घातस्तेन भक्तो लवोनहारराशिर्माच्यः । प्रकटा-ख्यराशिर्यथा "कृत्वा परीवर्तन"मित्यादिना विंशत्यधि(क)शतग्रपरि कार्यम्, २५ अधश्चेकः प्रकटराशिरेकच्छेदास्त्रयः, यथा रिव्व हिंशत्यधि-(क)शतग्रणास्त्रयो जाता षष्टचिथि(क)त्रिश्चती । एकगुणच्छेदश्च एक एव । एकमक्ता च त्रिश्चती षष्टिश्च तथैव, यथा रिव्ह ।।

अस्य घटना-षष्ट्राधि(क)त्रिश्वती अर्धमशीतिशतं उड्डीनम् । ततः शेषस्याशीत्यिधि(क)श्वतस्य त्रिभक्तस्य लवद्वयं विशत्यिधि(क)शतं उड्डीनम् । शेष(१स्य)
षष्टेस्तयः पादाः पश्चचत्वारिंशत् । ततः शेषेषु 'इषु'शब्देन मनोभववाणवाच्यत्वात् पश्चोच्यन्ते । ततः शेषेषु पश्चदशसु पश्चभक्तेषु जलनिधिसमा अंशा
। उड्डीनशेषं च हंसत्रयं पश्चमांशलक्षणं सङ्गतिं करोति, यथा

र्वे शेषजातिः समाप्ता ॥

विश्वेषजातिः—

अथ विश्लेषजातौ करणस्त्रं वृत्तमाह— विश्लेषजातावधिकात् विहीनं विद्योध्य शेषो विधिरुक्त एव । अपास्य भागैक्यमथैकतश्च शोषेण दृश्यस्य हरेद् विभागम्॥

व्याख्या—विश्लेषजातौ अधिकाङ्कतो हीनाङ्कपातनलक्षणायां समच्छेदयो-१५रंशयोर्मध्येऽधिकांशतो विहीनं हीनांशकं विशोध्य-विवरं विधाय शेषो विधिरंशयोश्छेदौ छेदने(ने)त्यादिविधिमिभीगजात्युक्तोऽत्रापि झेयः। पश्चाद् भागैक्यमेकतः कृतसमहरराशे रूपलक्षणादपास्य तत एकरूपशेषेण दृश्यस्य हरेत्। एत्द् दृश्यजातिवज्ज्ञेयम्॥

अत्रोदेशकष्टतद्वये उदाहरणमेकमाह—

पश्चांशश्चलचश्चरीकिनचयाच्ते गतोऽष्टांशकः
पद्मे तिव्वरं द्विनिव्यमिषकं खार्धेन कुन्दे स्थितम्।
कुन्दाम्र(१व)स्थितभृङ्गभागविवरस्यार्धं च षड्वं युतं
व्यंशेन त्रिगुणं त्रिभागरिहतं जातीलतामाश्रितम्॥

तिलकद्वममञ्जरीनिविष्टं, भ्रमराणां दशकं च हन्त दष्टम् । स्यदि वेतिस तदा विचक्षणाशु,कथय में (१येमें) मधुलिट्समूहसङ्ख्याम्॥

च्याख्या—चञ्चरीकनिचयात् पञ्चांशश्रूते अष्टांशश्र पद्मे, यथा रिहे । "अं-शच्छेदा"वित्यादिना छेदविनिमये यथा पञ्चाधोऽष्टौ अष्टाधः पञ्च, यथा रिहे है।

१ उपजातिः। २ शार्द्छविकीडितम्। ३ औपन्छन्द्सिकम्।

अष्टगुण एको जाता अष्टी, अष्टगुणाः पश्च जाताश्रत्वारिंशत्, यथा 📢 🔠 पराङ्के पश्चगुण एको जाताः पश्च, पश्चगुणा अष्टी जाताश्चत्वारिंशत् , यथा 📆 🔠 । ततस्तयोः समच्छेदयोर्विवरं अधिकाद् विशोध्ये यथाऽत्र अधिकादष्टरुक्षणात् विहीनं हीनांशपश्चकं विशोध्यम्, जातास्त्रयश्चत्वारिंशत्। एतत् तृतीयस्थाने स्थाप्यम् । पश्चाद् द्वितयं भञ्जनीयम्, यथा (विश्वके) । तद्विवरं त्रिकलक्षणं ५ द्विनिम्नं जाता पद्धरूपचत्वारिंशच्छेदं अधिकं अर्थेन, यथा र्रः नुबन्धजातौ "छेदनं छेदनेन"त्यादिना छेदनं-चत्वारिशहक्षणं छेदनेन-द्राभ्यां इन्यात्, जाता अशीतिः। तथा सांशो हरद्रिलक्षणो जातास्त्रयः, तैः षट् इन्यात्, जाता अष्टादश । द्वयोरर्धापवर्ते उपरि नव, अधश्रत्वारिंशत् । अयं तृतीयस्थाने निश्रलः स्थाप्यः, यथा (वीविष्टिः) । यत् यूथसङ्ख्याप्रमाणं तस्य चत्वारिंशता भ- १० क्तस्य यन्नवमे स्थात् तत् कुन्दे स्थितम्। कुन्दावस्थितभृङ्गभागयोरेकनवचत्वारिश्च-ह्यक्षणयोर्विवरं कर्तुं ''अंशच्छेदां''वित्यादिना छेदयोः पश्चचत्वारिंशहक्षणयोः पञ्चमभागापवर्ते क्रमादेकाष्टलक्षणयोविनिमये यथा { १ ४० } । प्राच्याङ्के अष्टगुण एको जाता अष्टो, अष्टगुणाः पश्च जाताश्चत्वारिंशत् । पराङ्क एकगुणस्तथैव, यथा (१०४३)। अत्र विवरो नत्रकादष्टानां विश्लेषे य(प)श्रादेकचत्वारिशक्छेदः १५ स्थितः, यथा 💖 । अस्य विवरस्य एकलक्षणस्यार्थं एकोनार्थं सहत इति चत्वारिंशच्छेदानां द्विगुणतायामशीतिः, यथा (१०) । एतत् पड्झम् यथा (१०) । खत्र्यंशेन यथा (१०) । भागानुबन्धजातौ "छद्नं छद्नेने"त्या-दिना छेदनम्-अशीतिक्छेदनेन-अधिसकेण हन्यात्, जाता चत्वारिंशदधि(क)-द्विश्वती । सांशकोऽधोहरेण सैकत्रिकेण चतुर्भिगुणिताः पड् जाता चतुर्विश्वतिश्व-२० त्वारिंशद्धि(क)द्विशतच्छेदा, यथा (३५०) । त्रिगुणं चतुर्विंशतिस्रिगुणा जाता द्वासप्ततिः, एतत् त्रिभागरहितम्, यथा र्रें हे । भागापवाहजात्युक्तेन ''गुण-येद्धरेणे"त्यादिना हरेण-अधस्तनेन त्रिकेण छेदं-चत्वारिंशदधि(क)शतं गुणयेत्, जातं विंशत्यधि(क)सप्तशती । ततो लवीनहरेण एकांशेन हीनत्रिकेण जातद्विके आद्यांशं द्विसप्ततिः गुणयेत्, जातं चतुश्रत्वारिंशद्धि(क)श्रतम्, यथा (३६६) । २५ अनयोः चत्वारिंशदधि(क)शते भागेनापवर्ते उपर्येकः, अधश्र पत्र, यथा (३)। यद् यूथेऽस्ति प्रमाणं तस्य पश्चमांशे रूपं जातीलतामाश्रितम्। एतचतुर्थ-स्थाने स्थाप्यम्, यथा (११११०११) । ततः पुनरप्यंशच्छेदावित्यादिना छेद-

विनिमये { १ | १ | ३ | ३ | । आदावष्टगुण एको जाता अष्टी, अष्टगुणाः पश्च जाता-अत्वारिंशत् । पराङ्कपश्चगुण एको जाताः पश्च, तथा (अष्टौ) पश्चगुणा जाता-अत्वारिंशत्। समच्छेदत्वात् अष्टानां मध्ये पश्चक्षेपे जातास्त्रयोदश चत्वारिंश-च्छेदाः, यथा 💱 । ततस्तृतीयाङ्कस्य नवकस्य त्रयोदशमध्ये प्रक्रियां ् विनाऽपि समच्छेदत्वात् क्षेपे जाता द्वाविंशतिश्वत्वारिंशच्छेदा । ततोऽस्य छेदस्य चतुर्थाङ्कच्छेदस्य च पश्चिमिरपवर्ते क्रमादृष्टौ एकश्च जातः । ततः छेद्विनि-मये यथा (हैं है) । आद्याङ्क एकगुणस्तथैव । पराङ्के अष्टगुण एको जाता अष्टी, अष्टगुणाः पश्च जाताश्रत्वारिंशत् । समच्छेदत्वात् द्वाविंशतिमध्ये अष्टांशक्षेपे जाता त्रिंशत् चत्वारिंशच्छेदा, यथा (हैं) । एतद्भागैक्यं एतदपास अ एकतो यथा एक एकच्छेद:। ततो ''ंशच्छेदा''वित्यादिना छेदविनिमये यथा ि { १९ 💃 } । प्राच्याङ्क एकगुणस्तथैव । पराङ्क एकचत्वारिंशद्धणो जाता चत्वा-रिंशत्, यथा ( 👯 )। तत एकोत्थचत्वारिंशतो मध्यात् त्रिंशत्पाते स्थिता द्श चत्वारिंशच्छेदाः, यथा (३३) । शेषेण मागैक्यविवर्जितेन दशकेन दृश्यं द्श विभजेत्, तथाहि-दृश्यद्शकच्छेदा ततो भागैन्यशेषदशच्छेदचत्वारिंशतः १५ "कृत्वा परीवर्तन"मित्यादिनोपरि चत्वारिंशत्, अधश्र दश्, यथा (१००१)। तत आद्याङ्कचत्वारिशद्गुणा दश जाता चतुःशती । अस्याश्रत्वारिशत एक-गुणच्छेददशकेन भागे ( कि । लब्धं चत्वारिशदलिकुलप्रमाणम् ।

अस्य वासना-चत्वारिंशतपश्चमे भागे अष्टौ चृतद्वमे, चत्वारिंशदप्टमे भागे पश्च पद्मे, चत्वारिंशद्घागीकृतयूथस्य चत्वारिंशतो नव भागा इति नव कुन्दे, २० चत्वारिंशतपश्चमे भागे अष्टौ जातीलतायां, दृश्याश्च दृश्च, यथा {८,५,५,८,०० } एषां योगे जाता चत्वारिंशत्। एवं विश्लेषजातिः समाप्ता ॥

शेषमूलजातिः—

अथ शेषमूलजतौ करणस्त्रं दृतमाह— पदसमीपचतुर्गुणदृश्यके, खगुणमूलयुते कृतमूलके। पदयुते दलिते निजताडिते, विलवरूपहृतेऽथ पुनर्विधिः॥

(व्याख्या—) पदमूलशब्दावेकार्थों। तस्य पदसमीपे चतुर्गुणं दृश्यं द्यादि। तत्र पदसमीपचतुर्गुणदृश्यके यत्र मूलस्य प्राग् द्विप्रभृतिसङ्क्ष्या नास्ति तत्र एक एव मूलं तच्च स्वगुणं एकगुणम्। ततः स्वगुणमूलेनैकेन युते जातनवके ततः कृतमूलके

84

१ द्वृत्विलिम्बतम् ।

चतुर्गुणखगुणमूलयुतस्य दृश्यस्य ननकस्य कृतमूलं त्र्यादि तिसन् पदमेकस्तेन युते दिलते अर्थोक्कते जातझादिके 'निजताडिते' निजेन झादिना ताडिते लवा-भ्याम् अंशाभ्यां हीनं रूपं तेन हते यछुन्धं द्वादशादि तदेव पुनरिप दृश्यं स्थाप्यम् । तत्र लवाश्चान्तरालस्या उक्तार्थत्वात् प्रयान्ति । पश्चात् तत्र दृश्यं पुनर्विधः पदसमीप इत्यादिको विधिलेवाद् भागं विनाडन्यः कार्यः ॥

अत्रोदेशकदृत्ते उदाहरणमाह—

मूलं नीलदलोत्पलच्छदचयात् कर्णावतंसीकृतात् कान्तकीडनताडनान्निपतितं तल्पे यदा सुभुवः। त्रयंशौ शेषभवौ च शेषकभवं मूलं च भूमौ गतं दृष्टं पत्रयुगं तदा कति दलं तद् ब्रूहि नीलोत्पलम्॥

न्यासेनैवास्य व्याख्या— {म्ः शिल है शिमः } दृश्य २ । पदस्य—शेषमूलस्य समीपं चतुर्गुणं दृश्यं द्वी जाता अष्टौ। तत्र स्वगुणमूलं एकगुण एकस्तेन युतिः जाता नव । तत्र नवानां मूलं त्रयः । तत्र पदयुते पदमेकस्तेन युते जाताश्वत्वारः । दृलिते—अर्थाकृते जातद्विके निजतािद्विने—द्विगुणिते जातचतुष्कके अत्र लवन्यंशद्वयस्य रूपस्य च यथा र्वे भि ''अंशच्छेदः"वित्यादिच्छेद्योस्त्रिकेक- १५ योविनिमये र्वे भे । प्राच्याङ्क एकगुणः स एव। पराङ्के त्रिगुणे एको जातास्त्यः । एभ्यः प्राच्यलवद्वयपाते जात एकस्त्रिच्छेदः । एतद् विलवस्त्यं तेन हृते ''कृत्वा परीवर्तन"मित्यादिनोपिर त्रयः, अधश्र एकः, यथा र्वे । ततः सङ्गुणनाविधियथा—त्रिकेण प्राक् दृश्योत्थश्चतुष्को गुण्यते, जाता द्वाद्श, एकगुणा एकच्छेदभक्ता अपि द्वादशैव । पुनर्विधिरिति एते द्वादश लग्नान्तराललवत्वात् । २० प्रथमपदसमीपदृश्यं तचतुर्गुणा जाता अष्टचत्वारिशत् । तत्रत्यगुणमूलयुते एकगुण एकयुते जाता एकोनपश्चाशत् । तत्र कृतमूलके एकोनपश्चाशतो वर्गरूपस्य मूलं सप्त । तत्र पदयुते पदमेकस्तेन युते जाता अष्टौ । दलिते जातचतुष्कके निजतािद्वते—चतुष्ककेनैव गुणिते जाताः पोडश । भागविधिहेतवो लवा न सन्तीति तत एव लब्धं पोडश्चदलं नीलोत्पलम्, यथा १६ ॥

अस्य घटना-पोडशवर्गस्य मूलं चत्वारि तल्पे पतितम्। ततः शेषस्य-द्वादशकस्य त्र्यंशद्वयं-अष्टौ भूमौ पतितम्। ततः शेषस्य-चतुष्कस्य वर्गस्य मूलं द्वौ पतितम्। दृष्टं पत्रयुगम्, यथा { हृष्टे । एषां योगे जाताः पोडश ॥

१ शार्द्छविकीडितम्। ७ गणितः

अथ द्वितीयोदाहरणवृत्तमाह—

उड्डीय त्रिगुणं पदं शुककुलात् क्षेत्रेषु शालेगीतं तच्छेषोत्थदशांशकः फलभृतानाब्रहुमानाश्रितः। त्रिन्नं शेषपदं च पाशपतितं व्याधस्य चापद्वशे विद्यत् ! कीरकुलप्रमाणमधुना तत् कथ्यतां वेत्सि चेत्॥

न्यासेनैवास व्याख्या—{मूः | कोः | मूः | ह० } । अत्रान्यस्यानुक्तत्वात् शेषमूलं समीपद्यं शून्यं चतुर्गणं शून्यमेव।तत्र स्वगुणमूलयुते त्रिगुणं मूलमेकस्रयः,
तेर्युते शून्यस्थाने जातनवके क्षेपसद्यात्वात् शून्यस्थ । तत्र नवानां मूलं त्रयः ।
तत्र पदयुते त्रिगुणं पदम्, तेन युते जाताः पद । दलिते—अधिते जातित्रके

• निजतादिते—त्रिकगुणिते जातनवके। विलवस्तपहते। तत्र लवो दश्च च्छेद एकः । रूपं
चैकच्छेदम् । ततो "डंशच्छेदा"वित्यादिना छेदविनिमये { १००१ } । (एकः )
एकगुणस्तथेव, दश्गुण एको जाता दश्च । एभ्यो लवैकपाते जाता नवच्छेदाश्च
दश्च । ततो दश्योत्थनवकस्थकच्छेदस्य भागार्थ "कृत्वा परीवर्तन"मित्यादिना
रूपशेषं नव अधः, उपिर च दश्च, यथा { १०११ } । दश्यद्वर्योर्नवकयोर्नवभागापव५५ तेने एकः, यथा { १०११ } । ततः सङ्गुणना—दश्गुण एको जाता दश्च, एकगुणा
एकच्छेदभक्ता अपि दश्चेव । ततः पुनर्विधिः प्रथमपदसमीपगतान्तस्य लवत्वात् ।
एते दशद्दश्यं चतुर्गुणं जाताः चत्वारिशत् । त्रिगुणपदमत्र त्रय एव । पदं स्रगुणं—
त्रिगुणं जाता नव । तेन युते जाता एकोनपञ्चाशत् । तत्र मूलं सप्त । पदयुते
पदित्रकमेकस्तेन युते जातदशके दलिते जातपञ्चके निजतादिते—पञ्चकेनैव
३० गुणिते जाता पञ्चविंशतिः । कीरकुलस्य प्रमाणमेवं स्थात् ।

अस्य घटना-पश्चिविश्वतेर्म्लं पश्च । त्रिगुणं पश्चदश शालिक्षेत्रे गतम् । शेष-दशकस्य दशांश एकगुणश्रृतद्वमं गतः । अत्र शेषपदं त्रिकम्, तत् त्रिगुणं नवकं व्याधस्यापदि पतितम्, यथा (१५) । एषां योगे पश्चिविश्वतिः, यथा २५। इयं शेषम्लसमीपस्यदृश्योत्थितत्वात् शेषम्लजातिः समाप्ता ॥

मूळात्रभागजातिः—

मूलाग्रभागजातौ करणस्त्रं वृत्तम्—
भागोनरूपविहृते खलु दृश्यमूले
दृश्यात् पदार्धकरिणीसहितात् पदे च ।

90

## मूलद्विभागसहिते गमिते कृतित्वं राशिभवेदभिमतो हृदि यस्तवदीये॥

व्याख्या—हर्यमूल इति हर्यं च मूलं च हर्यमूलं तत्र हर्यमूले। भागी-नरूपविहते—संवर्गितभागन्यूनरूपेण प्रस्तावे विभक्ते सित हर्यादित्यादि पदं— मूलं तस्याधम्। यदा च पदं नार्धं सहते [पदं] तदाऽधरुछेदं द्विगुणं कृत्वा तस्य ५ पदस्याधितस्य करणी—वर्गस्तेन सहिताद् हर्यादङ्कात् "विषमसमे"त्यादिना समानीते द्विष्ठाधिते पदे। मूलद्विभागेत्यादि भागोनरूपविहृतिवेलायां यन्मूलम-कृतकरणीकं तस्य द्विभक्तस्य यञ्चब्धं तेन सहिते। गमिते कृतित्वं तस्य मूलद्विभाग्यसहितहर्योत्थपदाङ्कस्य वर्गे कृते सित अभिमतो राशिर्भवेदित्यादि स्पष्टम्॥

अत्रोदेशकवृत्ते उदाहरणमाह—

त्रयंद्याः सारङ्गयूथात् त्रिलवकसहितो व्याघ्रभीत्यां प्रणष्टो गीते लुव्धं स्वमूलं विगलितकवलं मीलिताक्षि स्थितं च। यूथाद् भ्रष्टे कुरङ्ग्यौ तरलितनयने हन्त दृष्टे भ्रमन्त्यौ कान्तारे बूहि तूर्णं यदि गणितविधिं वेतिस यूथप्रमाणम्॥

न्यासेनैव व्याख्या—{क्ष्त्रे | भार्त्वे | ह २ } । अत्र भागानुबन्धजाती १५ "छेदनं छेदनेने"त्यादिना छेदनं —त्रिकं छेदनेन —त्रिकेण हन्यात्, जाता नव । सांशकाधोहरेण —सैकत्रिकेण चतुर्भिराद्यांश्यमेकं हन्यात्, जाताश्रत्वारों नवच्छेदाः, यथा {१ } । रूपेणैकच्छेदेन सम''मंशच्छेदा''वित्यादिना विनिमये {१० अद्याङ्क एकगुणः स एव । पराङ्क एको नवगुणो जाता नव । एभ्यः प्राच्यभागचतुष्कपाते जाताः पश्च नवच्छेदाः {१ } । एतद् भागोनरूपम्। २० अनेन विहते हश्यमूले हश्यं द्विकमेकच्छेदं विहर्त्व भागोनरूपस्य पश्चकादेः "कृत्वा परीवर्तन"मित्यादिना यथा {१ ० । सङ्गुणना—नव द्विगुणा अष्टादश, एकगुणाः पश्च पश्चेत्र, जाता हश्यस्थाने अष्टादश पश्चच्छेदाः, यथा १ ० । एतेन भागोनरूपविहते हश्यमूले ज्ञेयम् । अत्र पदं नव, सोऽधं न सहते, ततस्तदधः २५ पश्चकस्य द्विगुणतायां जाता दश । एतेनाधमुपर्यङ्को भवति । एवमधीसहे उप-र्थङ्के अधःस्थस्य द्विगुणतायामुपर्यङ्कोऽधितो भवति (इति) सर्वत्र ज्ञेयम् । पदार्थस्य—

१ वसन्ततिलका। २ सम्धरा।

नवकस्य करणी-वर्गो जाता एकाशीतिः, दशवर्गे च शतम्, यथा { १००० । अनेन सिंदतं दृश्यं कर्तुं ''अंशच्छेदां" वित्यादिना दृश्याष्टाद्शाधरुछेदस्य पश्च-कस्य पश्चिमरपवर्ते एकम्, शतस्य पश्चिमरपवर्ते विश्वितः । ततो विनिमये यथा { १००० । पूर्वोङ्क एकगुणः स एव । पराङ्के विश्वितगुणा अष्टादश जाता पष्टाधि(क)त्रिश्वती । विश्वितगुणाः पश्च जातं शतम् । समच्छेदत्वात् पष्ट्यि(क)त्रिश्वती । विश्वतिगुणाः पश्च जातं शतम् । समच्छेदत्वात् पष्ट्यि(क)त्रिश्वतीमध्ये एकाशितिक्षेपे जाता एकचत्वारिश्वदिष्ठि(क)चतुःशती शतच्छेदा, यथा क्ष्यां (१०००) । द्रश्योरप्यङ्कयोः ''विषमसमे"त्यादिना लब्धो द्विचत्वारिश्वतो द्विगुणस्याधे उपर्येकविश्वतिः, अध्य दृश, यथा क्ष्ये । अत्र मूलद्विभागः प्रयुक्तदशच्छेदनवकलक्षणः, तेन सिंदता एकविश्वतिर्जाता त्रिशद् दशच्छेदा । अस्राः कृतिकपरि नवश्वती, अध्य शतम्, यथा क्ष्यः । अधोऽङ्केनोपर्यङ्कस्य भागे लब्धं नव मृगप्रमाणम् ।

अस्य घटना—नंवकस्य न्यंशस्त्रयः । स्वलवस्त्रयाणां त्रिभागे एकस्तत्सिहता-श्रत्वारो नष्टाः । स्वमूलं-नवकमूलं त्रयो गीते छुन्धम् । दृष्टं च द्वयम् , यथा र्र्वे । एषां योगे नव ॥

१५ द्वितीयोदाहरणमाह—

किषकुलनवमांशाः पश्च मूलेन युक्ताः पनसविटिपशाखान्दोलनासक्तचित्ताः। फलमभिलषमाणा वानरा द्वन्द्वयुद्धा दश च गणक! दृष्टा यूथमानं वदाशु ॥

२० (न्यासः) {क्षः | यूः | मूः | हः । अत्र एकच्छेदरूपस भागेक्यार्थ "मंशच्छेदा"वित्यादिना छेदविनिमये यथा {१ | १ | १ | । प्राच्याङ्के नवगुण एको जाता नव नवच्छेदाः, पराङ्क एकगुणः स एव । ततो रूपाङ्कान्नवतो भागपश्चकपाते जाता
नवच्छेदाश्चत्वारः, यथा {१ । एतद् भागोनरूपम् । अनेन विहृते दृश्यमूले ।
तथाहि—दृश्यमूलक्रमाद् दृशैकावेकच्छेदौ विभक्तम् । १० । रूपशेषचतुनेवकस्य
२५ भागदायिनः "कृत्वा परीवर्तनमंशहारयो"रित्यादिना उपिर नव, अधश्चत्वारः,
यथा १ । ततो दृश्यदशकस्य नवगुणे जाता नवतिश्चतुङ्खेदा, यथा १ ।
तथा मूलस्य—एकस्य नवगुणे जाता नव चतुङ्खेदाः १ । एतेन भागोनरूपविहृते दृश्यमूले जाते । अत्रापि पदं नवार्धं न सहते, तद्धश्चतुणा द्विगुणतायां

जाता अष्टौ । एतेन जातं पदार्धम्। ततः करणी—वर्ग उपर्यकाशितः, अधश्र चतुःषष्टिः । अयं भिन्नवर्गः, तेन सहिताद् दृश्यात् चतुः छेद्(दा) नवितः । तथाहि—
"अंशच्छेदा" वित्यादिना छेदविनिमये द्वयोश्रतुर्भिरपवर्ते जाते एकके पोडशके,
यथा {दृश्रे | ११ } । पूर्वाङ्क एकगुणः स एव, पराङ्क(ङ्के) पोडशगुण(णा) नविर्जाता
चत्वारिंशदिथि(क)चतुर्दशशतानि, पोडशगुणाश्रत्वारो जाता चतुःपिष्टः । समच्छेदत्वात् चत्वारिंशदिथि(कचतुर्दश)शतमध्ये एकाशितिक्षेपे जाता एकविंशत्यिः
(क)पश्चदशशती चतुःपष्टिच्छेदा, यथा { १९३ } । अनयो "विंपमसमे" त्यादिना
दिक्षार्धेन चोपरि लब्धेकोनचत्वारिंशत्, अधश्राष्टौ । एतद् भिन्नवर्गमृलम्, यथा
{ १० } । अत्र मृलदिभागो रूपशेषनवाष्टच्छेदाः । एतत्सिहता सदशच्छेदत्वादेकोनचत्वारिंशमध्ये नवक्षेपे जाता अष्टचत्वारिंशत् । ततो प्रयत्वारिंशदष्टकयोरष्ट- १०
भिरपवर्ते उपरि षद्, अधश्चेकः, यथा { १ } । अनयोः कृतिरुपरि षद्त्रिंशत् ,
अधश्चेकः, यथा { १० } । एतत् किपयूथप्रमाणम् ।

अस्य घटना-नवभक्तः षट्त्रिंशतः पश्चभागाश्चतुष्कपश्चकेन विंशतिः, षट्त्रिंशतश्च मूलं षड्, विंशतिरान्दोलने दृष्टाश्च दश, यथा र्ैः । एषां योगे षट्त्रिंशत् ॥

अथ तृतीयोदाहरणमाह—

अष्टांदाः कोडय्थात् सुगणक! कुरुते पत्वले पङ्ककेलिं मूलं सार्धं नु मुस्ताः खनित खलु सखे! पोत्रिणी सप्तपोता। दृष्टा भ्रष्टा खय्थान्निजकुलमभितोऽन्वेषमाणा प्रचक्ष्व क्षिपं जानासि पार्टी यदि ननु कतिभिः सुकरैर्यूथमेतत्॥ १०००

न्यासेनैवास्य व्याख्या—{यूर्म्यू हिं}। अत्र म्लाङ्के "छेदनिन्ने" िवत्या-दिना छेदद्विगुण एको जातौ द्रौ, रूप एको मध्ये जातास्त्रयो दिच्छेदाः। "भागोने"त्यादि कर्तु रूपस्य एकच्छेदस्य भागच्छेदाष्टकस्य च विनिमये यथा, {१ १ १ । अष्टगुण एको जाता अष्टौ, पराङ्क एकगुणः स एव। ततो रूपोत्था-ष्टमध्याद् भागैकपाते जाताः सप्ताष्टच्छेदाः, यथा ११ । अनेन दृश्यमूले १५ विभक्तं हरराशित्वात् "कृत्वा परीवर्तन"मित्यादिना उपयेष्टौ, अधः सप्त, यथा {१ १ । ततः सङ्गुणना-अष्टगुणा अष्टौ जाता चतुःषष्टिरेकगुणसप्तच्छेदा, यथा {१ १ । मूलित्रद्विरूपस्य मध्ये सङ्गुणना-अष्टांशगुणास्त्रयो जाता चतुःविंशतिः,

१ तृणविशेषान् । २ सग्धरा ।

तथा सप्तच्छेदगुणौ द्वौ जाताः चतुर्दश । एतेन भागोनरूपरहिते दृश्यमूले इति सिद्धम्, यथा {मू३४ ह९४}। रूपशेषं गतं दृश्यादित्यादि। अत्र पदं चतुर्विश-तिस्तस्यार्धं द्वादशं, तस्य करणी चतुश्रत्वारिंशद्धि(क)शतम् । अधश्रतुर्देशानां करणी षण्णवत्यधि(क) शतम् । एकं विना द्विप्रभृतीनां छेदानां 'भिन्न' इति ५ सञ्ज्ञा । तत उपर्यघोऽङ्कयोर्वर्गो भवति, यथाऽत्र जातः {१११ } । अस्य योज-नार्थं ''अंशच्छेदा" वित्यादिना दश्यचतुः षष्टिच्छेदस्य सप्तकस्य सप्तिभरपवर्ते जात एकः । षण्णवत्यधि(क) शतस्य सप्तिभरपवर्ते अष्टाविशतिः । ततो विनिमये, यथा { ३१६ | ९४ ) । पूर्वोङ्क एकगुणः स एव । पराङ्के अष्टाविंशतिगुणा चतुःपष्टि-जीता सप्तदश्यती द्विनवतिश्व । अष्टाविंशतिगुणाः सप्त जातं पण्णवत्यधि(क)so शतम्, यथा { '१११ }। समच्छेदत्वात् सप्तदशशत्यादिमध्ये चतुश्रत्वारिंश-द्धि(क) शतक्षेपे जाता एकोनविंशतिशती षट्त्रिंशच पण्णवत्यधि(क) शतच्छेदा, यथा { ' देह । अनयो ''विषमसमे ''त्यादिना द्विष्ठार्धिते उपरि जाता चतुश्रत्वारिंशत्, अधश्रतुर्दश्, यथा { ध्रुः । अग्रमूलद्विभागोऽर्धे द्वाद्श, तेन सहिते जाता षट्पश्चाशत् चतुर्दशन्छेदा, यथा (१६) । अनयोश्रतुर्दशमिर-१५ पवर्ते उपरि चत्वारः, अधश्रेकः । ततोऽनयोः कृतिरुपरि पोडश, अधश्रेकः, यथा { े । एतत् स्करयूथप्रमाणम् ।

अस घटना-षोडशकसाष्टमे भागे द्वौ। षोडशकमूलं चत्वारः सार्धं षद्। दृष्टा अष्टौ, यथा  $\left\{\frac{3}{2}\right\}$ । एषां योगे षोडश। एवं मूलाग्रे कृतभागनिष्पन्नत्वात् मूलाग्र-भागजातिः समाप्ता ॥

२० अथ उभयाग्रद्दश्यजाती करणसूत्रं वृत्तमाह—

निरंशरूपाहतिभक्तदृश्यः मूले पद्धांशकवर्गयुक्तात्। दृश्येकतो मूलमथो पदार्धः युक्तं खनिष्टं भवतीष्टराशिः॥

३५ व्याख्या-इयग्रभयाग्रम्-आद्याग्रमन्ताग्रम्, तत्र दृश्यं आदावन्ते च दृश्यं तद्रूपा जातिस्तत्र । निरंशरूपेति यावन्तो अंशा भवन्ति तावतो वारास्तावद्भिरं-श्रीहीनानि रूपाणि तेषां आहतिः प्रभागजातिवदंशच्छेदयोरंशेरंशगुणनं छेदै-इछेदगुणनं तथा भक्तं-भागहाररीत्या विभक्तं पर्यन्तदृश्यं मूलं च तत्र निरंश-

१ उपजातिः ।

रूपाहितिभक्त दृश्यमूले। दृश्येक्यत इति दृश्ययोराद्यन्तयोरेक्यं—संयोगः समच्छेद्-नाद् यः तसात्। दृश्येक्यतः किंद्धपात् १ पद्रद्यंशकेति पदस्य द्यंशकमधं तस्य वर्गस्तद्यक्तात्। अयमर्थः—पदार्धवर्गयुक्तं पर्यन्तदृश्यं प्रथमं कृत्वा पश्चान्मूल-दृश्येनेक्यं विधेयम्। ततो ''विषमसमे''त्यादिना मूलं पदार्धयुक्तं स्पष्टं स्वनिधं पदार्धयुक्तमूलस्य योऽङ्कः स तेन गुणितो भवतीष्टराशिः॥

अत्रोदेशकवृत्ते उदाहरणमाह—

स्तम्बे स्तम्बेरमेण स्थितमथ सरिस कीडया शेषषष्ठं तस्यौ शेषेषुभागश्चरित गिरितटे शहकीपछवांश्च। पादः शेषाच सिंहध्वनिभयचिकतः सर्वमूलाभ्युपेतो दृष्टोऽन्यः षट्करेणूरनुसरित करी बृहि मानं कतीभाः ?॥ १००

व्याख्या-सम्बे-आलानस्तम्भे स्तम्बेरमेण एकवचनान्तत्वादेकेन स्थितम्। शेषस्य इषुभागः-पश्चमी भागः। शेषं स्पष्टम्। न्यासः-{हःशशिक्षिम्शहः}। ''निरंशरूपे''त्यादि रूपमेकच्छेदगतः । ''अंशच्छेदा''वित्यादिना छेदविनिमये गुणने च रूपस्थाने क्रमेण षट् षट्छेदाः पश्च पश्चच्छेदाश्चत्वारश्चतुरुछेदाः स्युः, यथा (क्षिप् १) । ततः प्राग्लिखितांशस्य एकैकस्य पाते क्रमेण रूपस्थाने पश्च १५ षद्छेदाश्चत्वारः पश्चच्छेदास्त्रयश्चतुक्छेदाः, यथा (६६६) । एतस्य निरंशह्यस्य उपर्येङ्कस्याधरछेदाङ्कस्य चाहतिः-मिथो गुणनम् , यथा पश्चगुणाश्रत्वारो विंशतिः, विंशतिगुणाय (१ स्रयः) [ उपरि ] षष्टिस्तथा षड्गुणाः पञ्च त्रिंशत्, त्रिंशहुणा-श्रत्वारो विंशत्यिध(क)शतम्, यथा 📢 🐫 । अनयोः षष्ट्याऽपवर्ते उपर्येकः, अधो द्वौ, यथा { 2} । अनया निरंशरूपाहत्या भक्ते । तथाहि हरराशित्वात् २० "कृत्वा परीवर्तन"मित्यादिनोपरि द्वौ, अध एकः, यथा (३) । ततो दृश्यस्य सप्तकस्य सङ्गुणना-द्विगुणा सप्त जाताश्रतुर्दशः। एकगुण एकच्छेदः स एव । तथा मूलमेकः। सङ्गणना-द्विगुण एको जातौ द्वौ। एकगुण एकच्छेदः स एव। तथा एकभक्तं दृश्यं मूलं च तदेव, यथा (१६६ मू)। ततः पदस्य द्वयोर्झशक-मर्धमेकस्तस्य वर्गोऽप्येकस्तद्यक्तं दृश्यं चतुर्दश जाताः पश्चदश एकच्छेदाः, २५ यथा (१५) । एतद्यक्तात् दृश्येक्यत इति दृश्यमाद्यमेक एकच्छेदः । ततः सद्याच्छेदत्वात् पर्यन्त्द्रयोत्थपश्चद्यमध्ये आद्यद्यमेकक्षेपे जाताः पोड्य, यथा { ' ६ } । असाद् दृश्येक्यतो मूलं चत्वारः, पदं प्रागुक्तं द्वौ, तद्र्धमेकस्तद्युक्ता-

भ्रत्वारो जाताः पश्च, खनिन्नं पश्चगुणाः पश्च जाता पश्चविंशतिः, यथा (२५)। लब्धं करियूथप्रमाणम् ॥

अस घटना-पञ्चिविश्वतिमध्ये स्तम्बे एकः । शेषस्य चतुर्विश्वतेः षडंशश्वत्वारः सरित । शेषस्य विश्वतेः पञ्चमांशश्वत्वारः पर्वते । शेषस्य पोडशक(स्य) पादश्वत्वारः ५ सिंहमीतस्तथा पूर्वस्य प्रथमाङ्कस्य पञ्चिविश्वतेर्मृतं पञ्च तैरभ्युपेतो - युक्तः दृष्टाश्व सप्त, यथा र्र्हे । एषां योगे पञ्चिविश्वतिः ॥

अथ द्वितीयोदाहरणमाह—

मधुकरयुगं दृष्टं पद्मे परागिपशिक्षतं करिवरकटे शेषादर्धं जगाम ससप्तकम्। पदमथ गतं तद्यूथस्य कणन्नवमित्रकां भ्रमरिमथुनं दृष्टं भ्रातवदालिकदम्बकम्॥

न्यासेनैवास्य व्याख्या— $\left\{ \left\| \frac{1}{3} \right\| + \left\| \frac{1}{2} \right\|^2 \right\}$ । अत्र भागानुबन्धत्वात् ''छेदनं छेद-नेने"त्यादिना ऊर्ध्व द्वे छेदे अधः सप्तच्छेदेन हन्यात् जात्।श्रतुर्देश । सांश-काधोहरेण-सैकसप्तकेन आद्यांशमेकं हन्यात्। जाता अष्टी चतुर्दशच्छेदाः, १५ यथा (६४) । ततो रूपस्यैकच्छेदस्य "अंशच्छेदा"वित्यादिना छेदविनिमये { ६ १ | १ | । एकगुणं तदेव । चतुर्दशगुणावेकको जातं चतुर्दशद्वितयं रूपस्थाने, यथा (१४) । एतन्मध्यादष्टांश्चपाते जातं षद् चतुर्दशच्छेदरूपम्, यथा 📢 । अनयोरर्घापवर्ते उपरि त्रयः, अधश्र सप्त, यथा 🕄 । एत-किरंशरूपम् । आहतिस्तु अन्यांशाभावाकात्र । अस्य हरत्वात् ''कृत्वा परीवर्तन"-२॰ मित्यादिना उपरि सप्त, अधस्त्रयः, यथा (३)। ततो दृश्यस-द्विकस्य सङ्गु-णना । जाताश्रतुर्दश, एकगुणास्त्रयस्त एव, यथा 👣 🐧 । तथा मूलमेकस्य सप्तगुणं जाताः सप्त, एकगुणास्त्रयस्त एव, यथा ( अमू ) । एतेन निरंशरूपाह-तिर्भ(भ)क्तद्द्यमूले इति जातम् । ततः पदस्य सप्तकस्य झंशकता अर्धं न घटते, तद्र्यं छेदसाधिको द्विगुणो जाताः षट्छेदाः सप्त । ततो द्वयोरङ्कयोर्वर्ग २५ उपरि एकोनपञ्चाशत्, अधश्र षट्त्रिंशत्, यथा ( 👯 )। ततः षट्त्रिंशतिस्न-भिरपवर्ते द्वादश । दृश्याधश्छेदस्त्रिकस्य त्रिभिरपवर्ते एकः । ततो" इंशच्छेदा"-वित्यादिना छेदविनिमये, यथा  $\left\{\frac{3}{2}^{\frac{5}{4}}\left|\mathbf{c}^{-\frac{3}{2}}\right.\right\}$  । एकगुणं तदेव । द्वादश-

१ हरिणी।

गुणाश्चतुर्दश जातमष्टपष्ट्यिष(क)शतम् । द्वादशगुणास्त्रयो जाताः पद्तिशत्, { ' कैं हे } । समच्छेदत्वादष्टपष्ट्यिष(क)शतमध्ये एकोनपश्चाशत्क्षेपे जातं सप्त-दशाधि(क)द्विश्चतं पद्तिश्च च्छेदम्, यथा { ' कैं हे } । एतेन पद्द्यंशकवर्गयुक्ता-दिति सिद्धम्। एतद् दृश्यं मूलदृश्यद्विकेनेकच्छेदेनेक्यं कर्त्तु ''अंशच्छेदा''वित्या-दिना छेदविनिमये, यथा { ' कैं हे हे हे है } । एकगुणं तदेव । पद्तिश्चद्वणो द्वौ ५ जाता द्वासप्ततिः, पद्तिशद्वण एको जाता पद्तिशत्, यथा { कैं हे } । समच्छेदत्वात् सप्तद्शाधि(क)द्विशतमध्ये द्वासप्ततिक्षेपे जाता एकोननव-त्यधि(क)द्विशती पद्तिशच्छेदा { किं हे हे हे । एतेन दृश्येक्यं जातम्। ततो द्वयो ''विषमसमे''त्यादिना उपर्यङ्कस्य मूलं सप्तद्श, अध्य पद, यथा { ' क्षे } । मूलद्विभागः पद्छेदाः सप्तद्श प्राक् कृताः। समच्छेदत्वात् सप्तद्शमध्ये १० सप्तक्षेपे जाता चतुर्विशतिः पद्छेदा। अनयोः पहिमरपवर्ते उपरि चत्वारः, अध्यक्षकः, यथा { ' किं } । अनयोः कृतिः उपरि पोड्श, अध्यकः, यथा { ' किं } । एकमक्तं च तदेव। लब्धं मधुकरप्रमाणम् ॥

अस घटना-षोडशमध्यादिलयुगं पद्मे दृष्टम् । शेषस्य चतुर्दशकसार्धं सप्त । सप्तानां च सप्तमोऽंश एकस्तद्युक्ता अष्टौ करिकटे कृताः । पूर्वस्य प्रथमाङ्कस्य १५ षोडशकस्य मूलं च चत्वारो मिल्लकां गताः । अन्ते च दृष्टद्वयम्, यथा र्र्ष्ट्रे । एषां योगे षोडश ॥

तृतीयोदाहरणमाह—

कश्चित् धनी पादमदाद् द्विजाय दोषत्रिभागं त्वथ दोषपादम्। सर्वस्वमूलं च दलं तथाऽन्यद् बभूव निःस्वस्य कियद् धनं तत्?॥

{ ह्योब्रीक्षीक्षेत्रे । हष्टशब्दं विनाऽप्यादावन्ते चाङ्को दृश्यसञ्ज्ञः । रूपसैक-च्छेदस्य शेषांशच्छेदाभ्यासम्(१)"मंशच्छेदा"वित्यादिना छेदविनिमये एकगुणं तदेव । त्रिगुणावेकौ जातास्त्रयः । त्रिच्छेदाश्रतुर्गुणावेकौ जाताश्रत्वारः । १५ चत्वारश्रतुक्छेदा रूपस्थाने, यथा (क्षेत्रे) । ततोऽंशस्यकस्य त्रिकात् पाते जातौ द्वौ त्रिकच्छेदौ, चतुभ्यं एकपाते जातास्त्रयश्रतुक्छेदाः, यथा (क्षेत्रे) । एतिन्नरंश-रूपम् । अस्याहितः-द्विगुणास्त्रयो जाताः षद्, त्रिगुणाश्रत्वारो जाता द्वादश,

१ उपजातिः । ८ गणित०

यथा (१)। अस्य हरत्वात् "कृत्वा परीवर्तन"मित्यादिना उपरि द्वो, अधक्षेकः, यथा (३)। ततो दृश्यार्धेन (३) सङ्गुणना, यथा-एकगुणौ द्वानुपरि, अधी द्वावेव (होह)। मूलमेको द्विगुणो जातौ द्वौ, अधश्र एकगुण एकच्छेदः स एव, यथा (मूः)। एतेन निरंशरूपाहतिभक्त दृश्यमूले इति सिद्धम्। ततः पदस्य-५ द्विकस्य द्वेशकमधेमेकः तस्य वर्गोऽप्येकच्छेद एकवर्गोऽप्येकः, यथा 👫 । तद्-योगार्थं दृश्यच्छेदनसम्"मंशच्छेदा"वित्यादिना छेदविनिमये, यथा 📢 🖣 मू द्विगुणमेकद्वयं द्विकद्वयं जातम्, एक्गुणं च तदेव, यथा (३) । समच्छेदत्वाद् द्विकमध्ये द्विक्षेपे जाताश्वत्वारी द्विच्छेदाः । एतेन पदद्वांशकवर्गयुक्तादिति सिद्धम् । मूलदृक्येनैकेन समच्छेदेन सम"मंशच्छेदा"वित्यादिना अर्घापवर्ते १० जातैकद्विच्छेदयोः, यथा 💱 🖁 । प्राच्याङ्क एकगुणः स एव । पराङ्के द्विगुणाश्व-त्वारो जाता अष्टौ । द्विगुणौ द्वौ जाताश्रत्वारः, यथा (११६) । समच्छेदत्वादष्ट-मध्ये एकक्षेपे जाता नव चतुरछेदाः (१)। एतद् दृश्येक्यम्, तसान्मूलं नवानां त्रयश्रतुर्णां मूलं द्वौ, यथा (१) । पदार्धमेकमेकच्छेदम्, एतद्योगार्थ-"मंशच्छेदा"वित्यादिना छेदविनिमये यथा 📳 । एकगुणं तदेव, द्विगुणावे-१५ ककौ द्विकं द्वयं जातम्, यथा { ै | १ । ततस्त्रिकमध्ये द्विकक्षेपे जाताः पश्च द्विच्छेदाः, यथा 📳 । पदार्धयुक्तं मूलमिति सिद्धम् । खनिन्नं स्थानद्वयेऽपि पश्चगुणाः पश्च पश्चविंशतिः, द्विगुणौ द्वौ जाताश्चत्वारः, यथा { १५ । अघीsक्केनोपर्यक्कस्य भागे लब्धं पद, शेषं चैकश्रतुरुछेदः, यथा (१) । सपादाः

२० अस घटना — सपादषद्मध्यात् त्रिभागौ द्वौ । शेषचतुष्कस्य पादं एकम् । सर्वस्रस सपाद्यद्वस्य भागानुबन्धजातित्वात् "छेदनिव्ने"त्यादिना 📳 । छेदेन चतुर्भिर्गुणिताः षद्जाता चतुर्विंगतिः। एकरूपक्षेपे पश्चविगतिः। अस मूलं पश्च, चतुर्णा मूलं द्वौ, यथा 🛂 । सार्घद्विलक्षणं द्वाभ्यां भक्तत्वात् तथा दलमर्धं च दश्यम्, यथा (अहिन्द्रि) । एषा"मंशच्छेदा"वित्यादिना २५ पर्यन्ते चतुक्छेदा पश्चविंशतिः । ततश्चतुर्भक्तायां पश्चविंशतौ लब्धं सपादपद्धम् ।

प्रक्रिया च सुखत्वान दर्शिता । एवसुभयाप्रदृश्यजातिः समाप्ता ॥

(भिन्नभागदृश्यजातौ करणसूत्रं वृत्तम्-)

षद् द्रम्मा निःखस-दितदस जाताः ॥

दृश्यांशकोने विहृतेऽथ रूपे स्तम्भांशघातेन च तत्फलं स्यात् । १४॥ व्याख्या- दश्ये ये दश्यकासीहरूनं रूपं तत्र दश्यांशकोने रूपे अदश्या

१ इन्द्रवन्ना।

ये स्तम्भांशास्तेषां घातो-गुणनं तेन स्तम्भांशघातेन विहते प्राक्कतदृश्यांश-कोनरूपे तत्फलं तस्य स्तम्भस्य फलमिष्टत्वात् प्रमाणं स्थात् ॥

अत्रोदेशके वृत्ते उदाहरणमाह—

स्तम्भस्य भागेन च सप्तमेन सन्ताडितः स्तम्भदशांशकोऽयम् । सखेऽंशकार्धं परिदृष्टमद्य स्तम्भप्रमाणं कथयाशु सत्यम्॥ ७५॥

न्यासः—{३|,३|६३} । प्रागुक्तयुक्तया रूपात्—जातद्विच्छेदद्विकात् दृश्यांश्च एकपाते जातौ द्विच्छेद एक इति दृश्यांशकोने रूपे, यथा {१} । स्तम्भांश-योर्थथा {३|,३} । प्रभागजातौ "अंशाभ्यास"मित्यादिना अंशयोः—एकयो- १० मिथो गुणने एक एव, छेदयोः—सप्तद्शकयोर्मिथो गुणने जाता सप्ततिरिति एकः सप्ततिच्छेदः स्तम्भांशघातः, यथा {३०} । अयं हरः । ततः "कृत्वा परीव-र्तन"मित्यादिनोपिर सप्ततिः, अधश्रकः, यथा {°३} । भाज्यं रूपमेको द्विक-च्छेदः, यथा {१} । अत्र कुलिशापर्वतनाद् द्वा(द्वच)पवर्ते सप्ततेर्थं पश्चित्रंश्चत्, यथा {३५} । द्वयोर्थे एकः, यथा {१} । सङ्गुणना—एकगुणं तदेव । [एकगुण] १५ एकच्छेदभक्तमपि तदेव । लब्धं पश्चित्रंशद्वस्ताः स्तम्भप्रमाणम्, यथा {३५} ॥

अस्य घटना-पश्चत्रिंशद्धस्तानां सप्तमे भागे पश्च । तैः पश्चत्रिंशद्दशमे भागे सार्धहस्तत्रयं ताडितं जाताः सार्धदशहस्ता दृष्टा सार्धसप्तदश चादृष्टा । एषां योगे पश्चत्रिंशत् हस्ताः { " } । प्रभागजातिरियम् ॥

द्वितीयोदाहरणमाह—

त्रिपश्चादादंदोन वेणोईतो यो द्विपश्चादाकस्तद्गुणो हन्त दृष्टः। मया तत्त्वभागान् विभोविश्वतुल्यान् विचिन्त्याद्यु मे वंदासङ्ख्यां वदार्य!॥ ७६॥

न्यासेनैवास व्याख्या- (दै । २५ १६६)। रूपस-एकच्छेदस ''अंशच्छेदा''वित्या- २५ दिना जाता रूपस्थाने पश्चविंशतिच्छेदा पश्चविंशतिः। ततोऽस्या दश्यांशकत्रयो-दश्याते जाताः पश्चविंशतिच्छेदा द्वादश, यथा (१६)। एतत् दश्यांशकोनं रूपम्। प्रभागजातिवत् स्तम्भांशयोक्तिपश्चकयोर्मिथो घाते जाताः पश्चदश। छेदयोः पश्चा-

शत्पश्चिवंशत्योमिथो घाते जाता पश्चाशदिध(क)द्वादशश्चती, यथा { ग्रेडिं } । अयं स्तम्भांशघातः । तस्य च हरत्वात् ''कृत्वा परीवर्तन"मित्यादिना उपरि द्वादशशत्यादि, अधः पश्चदश, यथा { ग्रेडिं } । कुलिशापवर्तनं यथा—प्राग्वद् हश्यद्वादशानां त्रिभिरपवर्ते चत्वारः, पश्चदशानां त्रिभिरपवर्ते पश्चः, तथा पश्चाश-५दिध(क)द्वादशशतानां पश्चिवंशत्या अपवर्ते जाताः पश्चाशत्, पश्चिवंशतेः पश्च-विश्वत्याऽपवर्ते एकः, यथा { प्रेडिं } । ततः सङ्गुणना—चतुर्गुणाः पश्चाशत् जाता द्विशती, एकच्छेदगुणाः पश्च त एव । पश्चिभिद्विश्वत्या भागे यथा { र्वे दे } । लब्धं चत्वारिशत् हस्ता वंशप्रमाणम्, यथा ४० ॥

अस्य घटना—चत्वारिंगत्ह(द्ध)स्तानां भाग एकोनविंगत्यङ्कुलान्यङ्कुलस्यैकः

ग्रियभागः, त्र्यंग्रत्वात् त्रिगुणो जातं हस्तद्वयं नवाङ्कुलानि अङ्कुलस्य पश्च भागास्वयः। अनेन चत्वारिंग्रतः पश्चिविंग्रतिपश्चभागनिष्पन्ना अष्टहस्ता गुणिता एकोनिवंग्रतिहस्ता अङ्कुलचतुष्कं अङ्कुलस्य पश्च भागाश्वत्वारः। तथा चत्वारिंग्रतः
पश्चिवंग्रतित्रयोदग्रभागनिष्पन्नहस्ता विंग्रतिरेकोनविंग्रत्यङ्कुलानि अङ्कुलस्य
पश्चभाग एकः। एषां योगे चत्वारिंग्रत्, यथा (४०)। एवं भिन्नभाग-

१५ दृइयजातिः समाप्ता ॥

भागमूलजातौ करणस्त्रं वृत्तम्—

हइयात् पयोराशिहताछ्यासात् स्रमूलसंवर्गयुताच मूलम् । समूलमधीकृतवर्गितं च भागाहतं स्यादिह यूथमानम् ॥ ७७ ॥

(व्याख्या-) दृश्यांशकात पयोराशिभिश्रतुर्भिर्दतात् चतुर्गुणात् लवैराप्तात् अंशैर्भक्तात् यस दृश्यस्य यन्मूलं तस्य संवर्गस्तद्धणो वर्ग इति न्यायात् तेन युतात्र (क्ष्म) "विषमसमे"त्यादिना मूलं पश्चात् स्वमूलं स्वमूलाङ्कयुतम् । एतेन दृश्यं द्वयं त्रयं वा भवति मूलमपि द्विधा त्रिधा भवति लवा अपि द्विधा त्रिधा भवन्तीति क्ष्मे स्वाद्धां कृतं पश्चाद् वर्गितं -कृतवर्गं भागाहतं -यैर्भागैर्भागहाररीत्या भक्तं तैरेव भागराहतं यूथमानं स्थात् ॥

अत्रोदेशकवृत्ते उदाहरणमाह—

यूथाष्टांशस्य मूलं सजलजलधराकारमष्टादशवं शैलाग्रे सिन्धुराणां भ्रमति हि विगलद्दानधाराद्रगण्डम् ।

१ उपजातिः।

दृष्टाश्चाष्टादशान्ये हरिणपतिशिशुध्वानमाकण्ये भीताः का सङ्ख्येयं गजानां गणय गणितवित्! चेदिहास्ति श्रमस्ते ७८।

न्यासेनैवास्य व्याख्या—{ १ मू १ दिश्य १६ } । दृश्यमष्टाद्श् । पयोराशिहतं चतुर्गुणा अष्टाद्श् जाता द्वासप्तिर्यथा लगाप्तात् । तथाहि अष्टच्छेद्लवस्तस्य च हरत्वात् ''कृत्वा परीवर्तन''मित्यादिना उपर्यष्टौ, अधश्रेकः, यथा {६} । ततः ५ सङ्गुणना—अष्टगुणा द्वासप्तिर्जाता षट्सप्तत्यिथि(क)पश्चश्चती, एकच्छेद्गुण एकः स एव, एकभक्तमपि तदेव । अनेन लगाप्तादिस्वमूलमष्टाद्श् । अस्य वर्गश्चतुर्विश-त्यिथि(क)त्रिश्चती, यथा ३२४। समच्छेदत्वात् षट्सप्तत्यिथि(क)पश्चशतमध्ये यथा ५७६ चतुर्विशत्यिथि(क)त्रिश्चतक्षेपे जाता नवश्चती एकच्छेदा, यथा १ १३ । अस्य ''विषमसमे"त्यादिना मूलं त्रिशत् । समूलं मूलेन—अष्टादशकेन समच्छेदत्वात् १० सिहतं जाता अष्टचत्वारिशत् । अधीकृतं जाता चतुर्विशतिः, वर्गितं चतुर्विशतिवर्गः षट्सप्तत्यिथि(क)पश्चशती । भागाहतं—भागेनैकेनाष्टच्छेदेन आहतं उपर्यङ्केनाहतं तदेव, अधश्वाष्टगुण एको जाता अष्टौ । ततोऽष्टभिः षट्सप्तत्यिथि(क)पश्चशत्या, यथा { १० १ । भागे लब्धं द्वासप्तिः । यथा { १० १ । एतद् गजयूथप्रमाणम् ॥

अस्य घटना-द्वासप्ततिगजानामष्टांशो नव । तस्य मूलं त्रिकमष्टादशमं १५ जाता चतुःपश्चाश्चत् शैलाग्रे चरति । दष्टा अष्टादश र् रहें । एषां योगे जाता द्वासप्ततिः ॥

अथ मूलद्वयोपेतद्दश्यद्वयसोदाहरणदृत्तमाह—
द्वित्र्यंद्यामूलं द्युगतं नवद्यं
नष्टं च द्योषत्रिद्याराश्च मूलम् ।
षडाहतं हंसकुलस्य दृष्टा
सखे! त्रिरष्टौ कति तेऽत्र सर्वे ॥ ७९ ॥

(व्याख्या—) द्वौ त्रयंशौ तयोर्म्लं नवगुणं शेषत्रिलवभागा मूलं च षडाहतं नष्टं दृष्टा त्रिरष्टौ चतुर्विश्वतिः। न्यासः—{ । मूर्विष्ट्वः । मूर्वे । स्वर्वः । दृश्याङ्कश्रतुर्विश्वति-श्वतुर्गुणा जाता षण्णवतिलवः। त्रिपञ्चभागाहरत्वात् "कृत्वा परीवर्तन"मित्यादि-२५ ना उपरि पञ्च, अधस्त्रयः, यथा ( । कुलिशापवर्तनम्—षण्णवतेस्त्रिभिरपवर्ते द्वान्तिश्चत्, त्रयाणां त्रिभिरपवर्ते एकः, यथा ( । ततः सङ्गुणना—द्वातिश्वतो मिथो गुणने षष्ट्यधि(क)शतम्। एकच्छेदगुण एकः स एव। एकभक्तश्च स एव,

यथा ( ' ' ; ) । लवाप्तादिति सिद्धम् । स्वमूलं प्रत्यासन्नत्वात् पद् । तद्वर्गः पट्त्रिं-शत्। एतद्युक्तं पष्टाधि(क)शतं एकच्छेदम् , यथा ( ' ' है ) । "विषमसमे"त्यादिना मूलं चतुर्दश (१६)। समूलं षड्युतं जाता विश्वतिः। अधीकृतं दश, वर्गितं च जातं ग्रतम्, यथा ( ' े । मागिक्षपश्चिमराहतं (१ तः) । तथाहि - त्रिगुणं ५ शतं त्रिशती, एकः पश्चगुणः पश्च, जाता पश्चच्छेदा त्रिशती, यथा { ै ै । अनयोः पश्चिमिरपवर्ते उपरि षष्टिः, अधश्वैकः, यथा (६३) । अन्तरा अङ्का गताः, प्रथमम्लाङ्कः स्थितः प्रत्यासन्नत्वात् । दश्याङ्क एकच्छेदा षष्टिश्चतुर्गुणा चत्वारिंशदिष(क)द्विशती एकच्छेदा। लवैः प्रथमोक्तैर्दित्रिभागैर्हरत्वात् "कृत्वा परीवर्तन"मित्यादिनोपरि त्रयः, अधश्र द्रौ, यथा (१) । कुलिशापवर्तनम्-३० चत्वारिंशद्धि(क)द्विशत्या अधीपवर्ते विंशत्यधि(क)शतम्, द्वयोरधीपवर्ते एकः, यथा { े दे है }। ततः सङ्गुणना – त्रिगुणं विंशत्यिध (क) शतं जाता षष्ट्यिध (क)-त्रिशती। एकच्छेदगुण एकः स एव । तद्भक्तश्राङ्कः स एव । लगप्तादिति सिद्धम्। स्वमूलं नव, तद्वर्ग एकाशीतिः। इयं पष्ट्यिध(क)त्रिशतमध्ये क्षिप्ता जाता एकचत्वारिंशद्धि(क)चतुःशती एष(क)च्छेदा। "विषमसमे"त्यादिना १५ मूलमेकविंशतिः । समूलं नवयुक्तं जाता त्रिंशत् । अधीकृतं पश्चद्श, वर्गितं च पञ्चिविञ्चत्यधि(क)द्विञ्चती । भागैर्द्वित्रिभिराहतम् । द्विगुणा पञ्चिविञ्चत्यधि(क)-द्विशती जाता पश्चाशद्धि(क)चतुःशती । त्रिगुण एको जातास्त्रयः, यथा { \* ५ दे } । अघोऽङ्के नोपर्यङ्कस्य भागे लब्धं सार्धशतम् , यथा { १५० } । एतत् हंस-कुलप्रमाणम्। भागैर्म्लेन च निष्पन्नत्वात् दृश्यस्य भागम्लदृश्यजातिः समाप्ता ॥ अस्य घटना-सार्धशतस्य द्वौ त्रयंशौ शतं तस्य मूलं १० नवमं जाता नवतिः नभोगता। शेषषष्टिपश्चभक्ताया लब्धं द्वादश। एतत्रयं षद्त्रिंशत्। अस्य मूलं षद्, पद्म (१षडा)हतं षद्त्रिंशदेतन्नष्टम् । दृष्टा चतुर्विंशतिः, यथा (३६) । एषां योगे सार्धशतम्।

हीनवर्गजाती करणस्त्रं वृत्तमाह—

शनपणाता करणद्वन २५ स्वांद्योद्धत

खांशोद्धृतच्छेद इह द्विधाऽसा-बूनाहतोऽन्यार्धकृतिप्रयुक्तः । दृशोनितस्तत्पदमूनमन्य-दलान्वितं भागविभक्तमाप्तम् ॥ ८० ॥

•याख्या-खांशेरुद्धतः-ऊर्घ नीतः खकसाधोगमनेन यक्छेदः खांशो**द्**त-

च्छेदः इह-हीनवर्गजातौ ऊनाङ्कसङ्घटितत्वात् द्विघा स्थाप्य स्थानद्वये अधः कृतांशम् ध्वेच्छेदः कार्यः । पश्चादेक ऊनेन पृच्छकोपदिष्टेन हीनाङ्केनाहतो—गुणितोऽन्यस्य द्वितीयस्थानस्थितस्याधोऽंशको द्विच्छेदाङ्कस्य यद्धं तस्य कृतिः—वर्गस्तेन प्रयुक्तसमच्छेदत्या युक्तः । पश्चात् सदशच्छेदपूर्वं दृश्येनोनितः पश्चात् तदङ्कस्य पदं-मूलं तत्पदम् । तत ऊनं-उद्दिष्टन्यूनाङ्कपदं प्रागुक्तान्यदलेन ५ समच्छेदत्या अन्वितं—पश्चात् तत्पदमध्ये समच्छेदत्या मिलितं भागैः प्रयुक्ते-र्यषामूर्ध्वाघो विपर्ययः कृतस्तैर्भागहाररीत्या सङ्गणनादिकयाऽपि भक्तं सत् आप्तं—यक्ष्वधं स इष्टराशिरित्यर्थः । अन्यद्लान्वितमूनं तत्पदमध्ये क्षेप्तच्यमिति स्रत्रे अनुपदिष्टमप्युक्तम् । भागविभक्तमप्युक्तत्वात् ॥

अत्रोदेशकवृत्ते उदाहरणमाह—

त्रिपश्चभागः शिखिनां षडूनो वर्गोकृतः ऋडिति चान्तरागः। दृष्टा निविष्टास्तु वनान्तरे षड् यूथप्रमाणं कथयाद्यु तेषाम्॥ ८१॥

न्यासेनैवास्य व्याख्या— { वैकि दे हि दे स्थांशेन-त्रिकेण छेदः पश्चलक्षणः— १५ छद्धतः—उपिर नीतो यथोपिर पश्च, अधस्तयः, स्थानद्वये लेख्या, यथा क्षित्रं । अन्योमध्ये असा एकोऽङ्कः पश्चित्रकलक्षण ऊनेन-पइमिराहतो जातास्त्रियत् त्रिच्छेदाः, यथा क्षित्रं । अस्य कृतिः पश्चिव्यतिः । पट्छेदकृतिः पट्तिंशत् । ततः सो"ऽंशच्छेदा"वित्यादिना त्रिंशद्धश्चछेदस्य-त्रिकस्य त्रिभिरपवर्ते एकः, पट्तिंशतस्त्रिभिरपवर्ते द्वाद्य, ततश्चेदविनिमये यथा क्षित्रं त्रिभरपवर्ते एकः, पट्तिंशजाता पद्धि (क)ित्रग्रती, द्वादश्गुणास्त्रयो जाताः पट्तिंशत्, यथा क्षित्रज्ञतीयः । पराङ्क एकगुणस्त्रथेव । समच्छेदत्वात् पद्धि (क)ित्रग्रतीमध्ये पश्च-विश्वतिक्षेपे जाता पश्चाशीत्यि (क)ित्रग्रती पट्तिंशच्छेदा, यथा क्षित्रं । द्वादश्मणः स्व । पराङ्के पट्तिंशद्धणः पद्ध जाता क्षेत्रविनिमये यथा क्षित्रं एकच्छेदेन ऊनितस्त्रथाहि—"अंशच्छेदा"वित्यादिना छेदिविनिमये यथा क्षित्रं विश्वतिक्षेपे जाता पश्चाशित्रं एकगुणः स एव । पराङ्के पट्तिंशद्धणाः पद्ध जाता स्व पथा क्षित्रं विश्वतिक्षेप विश्वतिक्षेपमाहु"रित्युक्त्या पश्चाशीत्यि (क)ित्रग्रतीमध्यात् पोदशा- स्व स्व । समहरराश्चरोश्च विश्वतिक्षेप श्चेषमेकोनसप्तिशतं पट्तिंशत् , यथा क्षित्रं । तत्पदं तथोः प्राग्लिखतयोरङ्कयोः यथोक्तं मूलं "विषमसमे"त्यादिनोपरि त्रयोदश, तथाः प्राग्लिखतयोरङ्कयोः यथोक्तं मूलं "विषमसमे"त्यादिनोपरि त्रयोदश,

१ उपजातिः।

94

अधश्र षद, यथा { ' है } । तत ऊनं षद एकच्छेदं मण्डियत्वा अन्यदलं च पश्च षद्छेदं प्रागुक्तम्, यथा { है है } । "अंशच्छेदा" वित्यादिना विनिमये { है है है } । षड्गुणाः षद पद्तिशत्, षड्गुण एकः षद, पराङ्कः एकगुणः स एव । समच्छेदत्वात् त्रिंशन्मध्ये पद्क्षेपे जाता एकचत्वारिशत् । समच्छेदत्वात् त्रयोः पद्शकमूलमध्ये क्षिप्ता जाता चतुःपश्चाशत् षद्छेदा, यथा { ' है } । अनयोः पड्मिरपवर्ते उपिर नव, अधश्रेकः, यथा { है } । मागैः प्रागुक्तिस्त्रपश्चरपेहर्रत्वात् ''कृत्वा परीवर्तन''मित्यादिनोपरि पश्च, अधस्त्रयः, यथा है } । कुलिशापवर्तेन नवानां त्रिभिरपवर्ते त्रयः, त्रयाणां त्रिभिरपवर्ते ततः (१ एकः), यथा है । ततः सङ्गुणना-पश्चगुणास्त्रयो जाताः पश्चदश्च । एकगुण एकच्छेदः १० स एव । एकगुण एकच्छेदः १० स एव । एकगुण एकच्छेदः

अस्य घटना-पश्चदशानां पश्चमक्तानां लब्धं त्रयस्त्रिगुणिता नव षडूनो जातास्त्रयस्तस्य वर्गो नव, दृष्टाश्च षद् रि । एषां योगे पश्चदश ॥

अथ द्वितीयोदाहरणवृत्तमाह—

गणाष्ट्रभागस्त्रिगुणो दलीकृतो विष्कैस्तथा षोडशभिर्विवर्जितः। स्रसङ्खणः त्रीडति पर्वतोदरे चतुर्गुणास्ते विचरन्ति कानने॥ ८२॥

न्याख्या—गणस्याष्ट्रभागोऽष्टौ त्रिगुण इत्युपर्यंशित्रिळक्षणो द्लीकृतस्त्रयो नार्ध सहते इति च्छेद्लक्षणाष्टकस्य द्विगुणतायां पोडश तथा विष्केः ''विष्को २०विशतिवर्षः स्यात्' इति प्रतीतम्, ते पोडश चतुर्गुणाश्रतुःषष्टिः, शेषं स्पष्टम् । न्यासः—{१६४०० । हृद्धः । स्वांशोव्हृतच्छेदौ स्थानद्वये यथा {१९०० । हृद्धः । स्वांशोव्हृतच्छेदौ स्थानद्वये यथा {१९०० । हृद्धः । स्था १००० । स्था १०० । स्या १००० । स्था १०

१ वंशस्थविलम्(१)।

एकच्छेदया ऊनिता"र्ऽशच्छेदा"वित्यादिना छेदविनिमये यथा ( ँ३ 📢 📢 )। एकगुणः स एव । पराङ्के नवगुणा चतुःषष्टिजीता षदसप्तत्यधि(क)पश्चशती नवच्छेदा, (यथा) { " े । समहरराशित्वाद द्वात्रिश्चदिष(क)शताष्टकात् षट्सप्तत्यधि(क)पश्चशतपाते जाता पद्पश्चाशद्धि(क)द्विशती नवच्छेदा, यथा { रेप्रे । तलयोद्देयोः पदं-"विषमसमे"त्यादिना मूलं उपरि षोडश, अधश्र 4 त्रयः, यथा ( १ 🖟 ) । अन्यत्र ऊनाङ्कः षोडश एकच्छेदाः । अन्यस्य प्रामुक्त-द्विस्थस्य दलमष्टत्रिलक्षणं "अंशच्छेदा"वित्यादिना विनिमये यथा { े 💃 🐉 त्रिगुणाः षोडश जाता अष्टचत्वारिंशत् : त्रिगुण एको जातास्रयः, यथा (४५) । एकगुणः पराङ्कः स एव । अनयोयोंगे जाताः षट्पश्चाश्चत् त्रिच्छेदाः, यथा ( भे । एतदन्यदलान्वितमूनं प्राग्लिखिततत्पदस्य पोडशकस्य समच्छे- १० दत्वात् मध्ये क्षिप्तं जाता द्वासप्तति सिच्छेदा, यथा र् 🔧 । अनयोस्तिभिरपवर्ते उपरि चतुर्विश्वतिः, अधश्रकः, यथा ( कि । मागैहरत्वात् "कृत्वा परीवर्तन"-(१ मित्यादिना) विपर्यस्तैस्त्रिषोडशभिर्विभक्तम् । त्रयाणां त्रिभिरपवर्ते एकः । चतुर्विंशतेस्त्रिभिरपवर्ते अष्टौ। एतत् कुलिशापवर्तनम्, यथा 📢 📢 । सङ्गुणना षोडरागुणा अष्टौ अष्टाविंशत्यधि(क)शतम्। एकच्छेदगुण एकः स एव। तक्रकः- १५ श्राङ्कः स एव लब्धः (१९८) । एतद् गजयूथप्रमाणम् ॥

अस्य घटना-अष्टाविश्वत्यधि(क)श्वतस्याष्टमभागः षोडशः, त्रिगुणोऽष्टचत्वा-रिशतः, दलीकृतश्चतुर्विशतिः, विष्कषोडशरिहतो जाता अष्टौ । अयं स्वसङ्कणो-ऽष्टगुणा अष्टौ चतुःषष्टिः पर्वते क्रीडति दृष्टाश्च चतुःषष्टिः, यथा {१३४}। अनयोयोंगेऽष्टाविशत्यधि(क)शतम्, यथा {१३८}। एवं हीनवर्गजातिः समाप्ता ॥ २०

विपरीतोइशके करणस्त्रं वृत्तमाह—

गुणो हरो हरो गुणः, पदं कृतिः कृतिः पदम् । क्षयो धनं धनं क्षयः, प्रतीपके तु दृश्यते ॥ ८३ ॥

व्याख्या—यत् यत् पृच्छक उद्दिश्चति गुणनादिकं तत्तद्विपरीतं हरादिकं कार्यमिति विपरीतोदेशकः। तत्र यो गुणकोऽङ्क उद्दिष्टः स हरो भागदायी कार्यः, २५ यो हरो भागदायी उद्दिष्टः स गुणकः, तथा योऽङ्कः पदं—मूलं स कृतिः—वर्गः, तथा योऽङ्कः कृतिः स पदं—मूलं, तथा क्षयो—हीनो योऽङ्कः स धनं मध्य- क्षेप्यस्तथा योऽङ्को धनं मध्यक्षेप्यः स क्षयो—हीनः कार्यः इति सम्बन्धः ॥

१ प्रमाणिका। ९ गणित॰

अत्रोदेशकवृत्ते उदाहरणमाह—

यः पश्रवो नवभिरधिको मूलभावं प्रपन्नो द्वाभ्यामूनस्तदनु कृतितां प्रापितो रूपहीनः । भक्तोऽष्टाभिर्गणक! नियतं त्रीणि रूपाणि जातः कोऽसौ राशिर्भवति वद मे वेत्सि चेन्मित्र! पाटीम्॥८४॥

न्यासेनैवास व्याख्या—{गु०५घ०म् छ००कृति हीन भागु ट्रियरूप ३}। अत्र विपरीतोद्देशकत्वात् प्रतिलोमतस्त्रयोऽष्टगुणा जाता चतुर्विश्वतिः । तन्मध्ये रूप एकक्षेपे जाता पश्चविश्वतिः । अस्या मूलं पश्च द्वाभ्यां युक्ताः सप्त । एषां कृति-रेकोनपश्चाश्चत् । नवहीना जाता चत्वारिशत् । अस्याः पश्चभिर्मागे लब्धं रूपा-१० ण्यष्टो, यथा ८ ॥

अस घटना-क्रमेणैव यो गुणः स गुणः हरस्तु हर एवेत्यादिना, तथाहि-अष्टौ पश्चगुणा जाता चत्वारिंशत् । नवभिरधिको जाता एकोनपश्चाशत् । अस्य मूलं सप्त। द्वाभ्यामृना जाताः पश्च। एतत्कृतिः पश्चविंशतिः । रूपहीना चतुर्विंशतिः । अष्टभक्ता लब्धं दृश्यरूपत्रयं प्रागुक्तम् ॥

भ् लीलावत्यां तु भागाधिकोनप्रक्रिया दर्शिता, तथाहि— भिष्ठेदं गुणं गुणं छेदं, वर्गं मूलं पदं कृतिः(१ तिम्)। ऋणं स्वं स्वं ऋणं कुर्याद्, दश्यराशिप्रसिद्धये ॥<sup>भः३</sup>

. स्पष्टः ।

भ्भं अथ खांशेऽधिकोने तु, लवाढ्योनो हरो हरः। अंशस्त्वविकृतस्तत्र, विलोमे शेषग्रक्तवत्॥"

व्याख्या—खांशे अधिके खचरणाद्यन्विते हरक्छेदो लवाढ्यस्याद्यन्वितश्रतु-क्तस्तेनोन्(१ नो)ध्वेच्छेदो गुणनीयः। पश्चाद्ध्वाशगुणनायां विलोमरीत्या अधिको यत्र तत्र हीन इति ज्ञेयम् । यः क्षिप्तोऽङ्करुछेदान्तस्तमेवाङ्कमाकृष्य स गुणकः कार्य इत्येकं तन्त्वम् । यदा तु खांशे ऊने खञ्यंशादिहीने तदा हरच्छेदः खल-रपवस्तनः कार्यः । तेन तूर्ध्वच्छेदो गुणनीयः। पश्चाद्ध्वाशगुणनायां विलोमत ऊनस्थाने इत्युक्त इति ज्ञेयम्। ततो लवयुक्ताध्रञ्छेदो गुणकः कार्यः, परं अंशस्तु अविकृतो न भञ्जनीयः। शेषमुक्तवत् छेदं गुणं गुणमित्यादि तथैव ॥

१ मन्दाकान्ता । २,४ प्रेक्ष्यतां नवमं पृष्टम् । ३,५ अनुष्टुप् ।

उदाहरणमाह—

यंस्त्रिव्यस्त्रिभिरन्वितः खचरणैर्भक्तस्ततः सप्तभिः खत्र्यंद्रोन विवर्जितः खगुणितो हीनो द्विपश्चादाता। तन्मूलेऽष्ट्रयुते हृते च दद्यभिर्जातं द्वयं ब्रूहि तं

राशिं वेतिस हि चश्रलाक्षि! विमलां बाले! विलोमित्रियाम् ॥८५॥ १५

न्यासः—{गु ३ खच है भागु ७ खन्यं ३ खगु १ हीन ५२ मू १ घ ८ भा १० हक्य २}। वैपरीत्येन हक्यं द्वौ दशगुणौ जाता विश्वतिः। अष्टहीना जाता द्वादश। एतत्कृतिश्रतुश्रत्वारिशद्धि(क)श्रतम्। अस्य मध्ये द्विपश्चाश्चतक्षेपे जातं पण्ण-वत्यधि(क)श्वतम्। अस्य मूलं चतुर्दश स्वन्यंश्वहीनम्, यथा र्रें । स्वन्यंश्वहीन-

मित्युक्तं तद्धिस्तिको हरः खांशेनैकेन न्यूनः कार्यो जातौ द्वौ । आभ्यामूर्ध्वच्छेदे १० एको गुणितो जातौ द्वौ । तद्ध्वाशगुणनायां विपरीतत्वात् हीनस्थाने अधिकं गतोऽधोहरद्वयं योऽङ्क एक आकृष्टस्तेन युतं जातास्वयस्तद्वुणाश्रतुर्दश जाता द्विचत्वारिशद् द्विच्छेदा { \*३} । अनयोरधीपवर्ते एकविंशतिरेकच्छेदा, यथा ( १३) । सप्तगुणा एकविंशतिर्जातं सप्तचत्वारिशद्धि(क)शतमेकच्छेदम्, यथा

भिको-युतो अधोहरो जाताः सप्त। तद्भुण अध्वेच्छेद एको जाताः सप्त। विपरीत-त्वादिषकस्थाने हीन इति कृत्वा ये श्विप्तास्त्रयस्तैरूनाः सप्त जाताश्रत्वारः। एतद्-गुणं सप्तचत्वारिश्चद्धि(क)श्चतं जातं अष्टाशीत्यिधि(क)पश्चश्चतं सप्तच्छेदम्, यथा भिद्री । त्रिष्ठः-त्रिगुणाः सप्त एकविंशतिः। अनया भागे लब्धं अष्टाविंशति-रूपाणि।।

अस घटना—ह्याण्यष्टाविंशतिस्त्रित्ता जाता चतुरशीतिः। त्रिभिरन्वितः स्व-चरणैर्यथा { क्ष्रे }। क्ष्रेदने छेदनेने त्यादिना सवर्णिते जातमष्टाशीत्यिधि (क)पश्च-श्वती चतुरछेदा, यथा { क्ष्रे } । सप्तगुणाश्चत्वारो जाता अष्टाविंशतिः। अनया भागे लब्धमेकविंशतिः। स्वन्यंशेन विवर्जितः सप्ताकर्षणे जाताश्चतुर्दश । चतुर्दश-गुणाश्चतुर्दश (जातं) षण्णवत्यिधि (क)शतम् । द्विपश्चाशता द्दीनो जातं चतुश्चत्वा- क्ष्रे रिशद्धि (क)शतम् । अस्य मूलं द्वादश । अष्टयुता विंशतिः। दशभक्ता लब्धं दृश्यह्यस्पद्धयम्, यथा २ ।

१ इदमेव पर्च लीलावत्यां नवमें पृष्ठे वर्तते । २ शार्द्छविकीडितम् ।

एवं विपरीतोदेशके दृश्याद दृश्यं अदृश्याद दृश्यं आनीतमिति विपरीतो-देशकः समाप्तः । एतावता एकत्रिंशत् परिकर्माणि समाप्तानि ॥ अथ द्वात्रिंशत्तमं त्रेराशिकमारभ्यते । तत्र करणस्त्रं वृत्तमाह—

प्रमाणमादौ विरमे त्वभीप्सा फलं च मध्ये क्रियतेऽन्यजातिः। फलं प्रमाणेन भजेन्निहत्य समिच्छया व्यस्तविधिश्च वामे॥ ८६॥

क्याख्या—वस्तुसङ्ख्या वा मृल्यसङ्ख्या वा या आदौ लिख्यते उच्यते तत् प्रमाणसञ्ज्ञं स्यात् । विरमे—पर्यन्ते वस्तुसङ्ख्या मृल्यसङ्ख्या वा उच्यते सा अभीप्सा—इच्छासञ्ज्ञा। परमादौ विरमे च सद्याजातिरेव कार्या। अयमर्थः— यद्यादौ वस्तुसङ्ख्या तदा पर्यन्तेऽपि वस्तुसङ्ख्येव। तथा यद्यादौ मृल्यप्रमाणं तदा पर्यन्तेऽपि द्रव्यसङ्ख्येव कार्या। अनयोः प्रमाणाभीप्सयोर्मध्येऽन्यजातिः फलसञ्ज्ञं कार्यम्। यद्यादौ अन्ते च वस्तु तदा मध्ये, यदा वा आदावन्ते च मृल्यसङ्ख्या तदा मध्ये वस्तुसङ्ख्या कार्या। इयं लिखनीया। एषा रीतिः १५ भक्ता। ततः समिच्छया—पर्यन्ताङ्केन फलं—मध्याङ्कं निहत्य—गुणयित्वा प्रमाणेन भागहाररीत्या "कृत्वा परीवर्तन"मित्यादिकया आद्याङ्केन भजेत्—भागं प्राह-येत्। यद्यद्यं तदिच्छाफलं स्यात्। तथा वामे—व्यस्तत्रैराशिके [व्यस्तत्रैराशिके] च लीलावत्यामुक्तम्—यत्रेच्छादृद्धौ मृल्यस्य हासो हासे वा वृद्धिस्तत्र व्यस्त-त्रैराशिकम्। तद्यथा—

"जीवानां वयसो मूल्ये, तौल्ये वर्णस्य <sup>उ</sup>हेमनि । भिन्नहारे च राशीनां, व्यस्तत्रैराशिकं भवेत् ॥"

इति परिच्छिन्नवामविधौ व्यस्तविधिः । प्रागुक्तवैपरीत्यं प्रमाणेन मध्याङ्कं निहत्य समिच्छया-अन्त्याङ्केन विभजेदिति रुक्षणं कार्यम् ॥

अत्रोदेशकश्चते प्रथमोदाहरणमाह-

कस्तूरिकायाः पलमधेयुक्तं द्रम्मैर्यदि द्वादशिभः सपादैः। अवाप्यते त्र्यंशयुतानि सप्त तदा लभन्ते किमहो पलानि?॥ ८७॥

१ उपेन्द्रवजा २ प्रेक्ष्यतामष्टादशं पृष्ठम् । २ 'हैमने। भागहारे च राशीनां व्यस्तं त्रेराशिकं' इति छीळावत्यां पाठः । ४ अनुष्टुप् । ५ उपजातिः ।

न्यासेनैवास व्याख्या, यथा {व ै मू १ है व दे }। प्रथमाङ्के "छेदनिव्ने"त्यादिना द्विगुण एको द्वौ, एको मध्ये त्रयो द्विच्छेदाः, यथा (१) । द्वितीयाङ्के चतुर्गुणा द्वादश जाता अष्टचत्वारिंशत्, सैका एकोनपश्चाशत्, यथा (\*\$) । तृतीयाङ्के त्रिगुणाः सप्त जाता एकविंशतिः, सैका द्वाविंशतिस्त्रिच्छेदा (क्ष्ट्र) । इयं भागानुब-न्धजातिः। ततः समिच्छया-अन्त्याङ्कद्वाविंशत्या फलं-मध्याङ्कमेकोनपश्चाशतं ५ गुणयेत्। अष्टसप्तत्यधि(क)सहस्रं जातम्, यथा १०७८ । अनयोश्छेदौ त्रिचतुष्कौ निहत्येतिवचनादंशैरंशाक्छेदैक्छेदा गुण्या इति न्यायात् त्रिगुणाश्रत्वारो जाता द्वादश्च, त्रागुक्तसहस्राद्यङ्काधरछेदतया योज्याः, यथा र्रे १९६३ । अयं मान्यो राशिः। आद्याङ्कस्य हरत्वात् "कृत्वा परीवर्त्न"मित्यादिना उपरि द्रौ, अधस्त्रयः, यथा ( 3 )। ततः कुलिशापवर्तनम् – द्वयोरधीपवर्ते एकः, यथा ( 3 )। द्वादशानाम- १० धीपवर्ते षद्, यथा { " " हि । ततः सङ्गुणना-उपर्यङ्क एकगुणः स एव । अध-स्त्रिगुणाः पद् जाता अष्टादश । अनेनोपर्यङ्कस्य भागे लब्धं एकोनषष्टिद्रम्माः, यथा ( े े ) । उपरि शेषं षोडश, यथा ( ३ १ ) । अनयोरघीपवर्ते उपर्यष्टी, अघो नव { १ । द्रम्मा न लभ्यन्ते, ततः पणानयनाय षोडशभिरष्टौ गुणनीयाः। जात-मष्टाविंशत्यि(क)शतम्, यथा (१९६) । अस्य नविभर्भागे लब्धं पणाश्रतुर्दश, १४ यथा (१४), शेषं द्वी । पणा न लभ्यन्ते, अतः काकिण्यानयनाय द्वयोश्रद्धर्भि-र्गुणने भागं न लभूते, अधोहरनवकत्वातः ततः काकिणीस्थाने शून्यम्, यथा {°} । ततः कपदीनयनाय विश्वत्या अष्टी गुणिता जातं पष्ट्यि(क)शतम्, १६०। अस नवभिभींगे लब्धं वराटकाः सप्तदश्च, भागाः (१)। आद्यन्तः(१)।

ततो मूल्यन्यासे उदाहरणमाह—

कर्पूरस्य करीन्द्रदन्तमुसलच्छेदच्छविस्पर्धिनो

गन्धाहूतमधुव्रतस्य हि पलं सार्धं यदि प्राप्यते । द्रम्मैः षोडशभिस्त्रिभागसहितैस्त्रैराशिकं वेत्सि चेद्

विद्वन्!द्रम्मशतेन तत् कति पलान्याप्यन्त इत्युच्यताम् ॥८८॥

१ शार्द्क्लिविकीडितम्।

५० अथ विशेषोदाहरणमाह—

शतस्याभाव्यके यत्र, षड् भवन्ति पृथक सले !। तत्र रूपसहस्रस्य, मध्यतः किं भवेद् वद ॥ ८९ ॥

अत्र शते षद् प्रक्षिप्य न्यासः—{ ' दे वि ' ' ' दे } । अन्त्येन गुणितः ६००० । आदिमेन छेदांशविपर्यासेन गुणियत्वा { ' दे दे } । भागे लब्धं रूपाणि ५६ । अन्त्येन उपर्यथो दलिते कमाद् रूपभागाः { दे है } ।।

उदाहरणमाह-

कुङ्क मस्य घटको दलयुक्तः, प्राप्यते यदि पणैश्वरणाख्यैः ।
पश्चिभिर्णक! तत्पलमेकं, त्र्यंशकेन सहितं लभते किम् ? ॥ ९० ॥
न्यासः—{११११३} । "छेदनिन्ने"त्यादिना कमात् जातं द्विच्छेदास्त्रयः, चतुरे० रेछेदा एकविंशतिः, चतुरुछेदास्त्रयः (१तिच्छेदाश्वत्वारः), यथा {१११४} । सिन्
च्छया—चतुर्भिर्मध्येकविंशतिर्गुणिता जाता चतुरशीतिः, त्रिगुणाश्वत्वारो जाता
द्वादश्च्छेदाः, यथा (१११ । आद्याङ्कस्य हरत्वात् "कृत्वा परी"त्यादिना उपरि
द्वौ, अधस्त्रयः, यथा (१११ । अद्योः पण्णां (१द्वादशानां) चार्धापवर्ते क्रमेणेकः षद्
चः तथा चतुरशीतेस्त्रयाणां च त्रिभिरपवर्ते क्रमादृष्टावंशतिरेकश्च, यथा (१११ )।
व्यव्यत्रभागे लब्धं द्रम्माश्वत्वारः, यथा ४३ शेषप्रपरि चत्वारः । पणानयनाय
मोडश्चरुणा जाता चतुःषष्टिः । अस्याः षड्भिर्भागे लब्धं दश्च पणाः, शेषं उपरि
चत्वारः । काकिण्यानयनाय चतुर्गुणा जाताः षोडश्च । एषां षड्विर्भागे लब्धं द्रयम्, शेषप्रपरि चत्वारः । ततो वराटकानयनाय विंशतिगुणा जाता अशीतिः।

१ अनुदूर। २ खागता।

अस्याः पङ्मिर्भागे लब्धं त्रयोदश कपर्दकाः, शेषग्रपरि द्वौ, अधश्र षट् । अन-योरधीपवर्ते उपर्येकः, अधश्र त्रयः, यथा (३) । एते कपर्द(क)भागाः ॥ अथ कणविषयोदाहरणमाह—

> अष्टभागरहितात् पणाष्टकात् प्राप्यते सदलमानिकाद्रयम् । तत् सखे ! कथय मानिकाञ्चतं सत्रिभागसहितं किमाप्रयात्॥ ९१॥

न्यासः- (६ १ ६ १ १ ६ १ । आद्याङ्के अन्त्याङ्के च "छेदनिव्ने"त्यादिना क्रमा-जातं द्विच्छेदाः पश्च, एकाधि(क)त्रिशती त्रिच्छेदा । मध्याङ्क "भागापवाहन-विधौ हरनिमरूपे"त्यादिना अष्टगुणा अष्टौ जाता चतुःषष्टिः। एकापनयने १० त्रिषष्टिरष्टच्छेदा, यथा (३/१३/३०३) । समिच्छया-एकाधि(क)त्रिशत्या मध्याङ्क-त्रिपष्टिं गुणयेत् । जाता अष्टादशसहस्रा नवशती त्रिपष्टिश्च, त्रिगुणा अष्टच्छेदा यथा चतुर्विंशतिः, यथा { 'दर्दे }। आद्याङ्कस्य हरत्वात् "कृत्वा परी"त्यादि-नोपरि द्वौ, अधः पश्च । कुलिशापवर्तनम् द्योश्वतुर्विशतेश्वाधीपवर्ते कमादेको द्वादश । [शत] एकगुण उपर्यङ्कः स एव, अधश्र पश्चगुणा द्वादश जाता पष्टिः, १५ यथा { ' ' रे हैं } । अस्य पणाङ्कस्य षोडज्ञगुणया षष्ट्या जाता(१त)पष्ट्राघि(क)-नवशत्या भागे लब्धं द्रम्मा एकोनविंशतिः, यथा (ें), शेषसपरि त्रयोविं शत्यिष (क)सप्तशती । पणानयनाय पोडशगुणा जाता एकादश सहस्राः पश्च-श्रत्यष्टपष्टिश्च, यथा (१९३६६)। अस्याः पष्ट्यिय(क)नवश्रत्या भागे लब्धं द्वादश पणाः, यथा १२; शेषस्परि अष्टचत्वारिंशत् पष्ट्यिं (क)नवशतच्छेदाः, यथा २० (६६६) । काकिण्यानयनाय चतुर्गुणा अष्टचत्वारिंगत् जातं द्विनवत्यथि(क)-शतम्। अत्र भागो न प्राप्यत इति काकिणीस्थाने शून्यम्, यथा (०)। ततो द्वा- र नवत्यधि(क)नवद्यतस्य षष्ट्राधि(क)नवद्यत्याश्र षण्णवत्याऽपवर्ते उपरि द्रौ, अधो दश, यथा 📢 ो अपर्दकानयनाय विंशतिगुणौ द्रौ जाता चत्वारिंशत्। अस्या द्शभागे लब्धं कपर्दकाश्रत्वारः, यथा (४) ॥

अथ द्वितीयं कणोदाहरणमाह—
द्रम्मैः षड्भिस्त्रित्वयसहितैः प्राप्यते धान्यमानीयुग्मं विद्वन्! यदि सचरणं तन्ममाचक्ष्व द्वीघम्।
द्रम्माञीत्या दलसहितया हन्त यस्त्रभ्यते तत्
सङ्ख्याशास्त्रे यदि तव मतिः स्फारभावं प्रपन्ना ॥ ९२ ॥ १०

१ रथोद्धता । २ मन्दाकान्ता ।

तः, तथा चतुरुछेदा नव, तथा द्विच्छेदमेकषष्ट्राधि(क) शतम्, यथा { '३|१ ' '११ | ततः सिम्च्छया – एकषष्ट्राधि(क) शतेन मध्याङ्कं – नव गुणयेत् । जाता चतुर्दशश-त्येकोनपश्चाशत्, द्विच्छेदगुणाश्रत्वारो जाता अष्टो, यथा { '४ '१ | अधाङ्कस्य 'इत्त्वात् ''कृत्वा परी''त्यादिनोपरि त्रयः, अधश्रेकोनविंशतिः, यथा { ०३ | । सङ्गण्णा यथा – त्रिगुणा एकोनपश्चाशदधि(क) चतुर्दशशती जाताश्रत्वारः सहसास्तिशती सप्तचत्वारिंशच्च, तथा अष्टगुणा एकोनविंशतिर्जातं द्विपश्चाशदधि(क) शतम्, { '१३४१ | अनेनोपयङ्कस्य भागे लब्धं मानिका अष्टाविंशतिः, यथा २८; शेषग्रुपि एकाधि(क) नवतिः, यथा (') । हारिकानयनाय चतुर्गुणा जाता चतुःषष्ट्य-१ धि(क) त्रिश्वती । अस्या द्विपश्चाशदधि(क) शतेन भागे लब्धं हारिकाद्वयम्, यथा २। अनयोश्रतिभैरपवर्ते षष्टिस्थाने पश्चद्रश द्विपश्चाशदधि(क) शतस्य अष्टतिंशत्, यथा { ३ '३ | । एते हारिकामगाः ॥

अथ मार्गविषयकालीपदेशकमुदाहरणमाह—

कश्चित् पीलुपतिः कपोलफलकभ्रान्तद्विरेफाविः

भ्यः स्मृत्वा 'विन्ध्य'करेणुकाविलसितं गन्तुं प्रवृत्तो यदि । अर्थोनद्विदिनेन योजनदलन्यंशं व्रजेत् सन्मते ! यायाद् योजनसप्ततिं खलु तदाऽहोभिः कियद्भिस्त्वसौ ?॥ ९३॥ भ

न्यासपूर्व योजनदलत्रयंशस्य सवर्णना, यथा {१ १ १ ३ ३ । प्रभागजातित्वात् "अंशाभ्यासच्छेदसंवर्गमेवे"त्युक्तया एकानां गुणने एकः । एक एवोपरि । एक- च्छेदगुणौ द्रौ द्वावेव, द्विगुणास्त्रयः षद् अधः । ततो यथा {१ | दि॰ ३ | योण १ ३ । द्विती- याङ्के भागापवाहजात्या सवर्णिते जातास्त्रयो द्विच्छेदाः, यथा {१ ३ । ततः सिम- च्छया—सप्तत्या गुणितास्त्रयो जातं दशाधि(क)द्विशतम्, अधश्र एकच्छेदगुणौ द्वौ द्वावेव, यथा {१ ३ । योजनदलच्यंशोत्थैकच्छेदपढंशरूपस्य हरत्वात् "कृत्वा परी"त्यादिना उपरि षद्, अध एकः, यथा (६ ३ । पण्णां द्विकस्याधीपवर्ते २५ क्रमात् त्रय एको जातः । ततस्त्रिगुणा दशाधि(क)द्विशती जाता त्रिशदधि(क)- षद्वाती । एकच्छेदगुण एकभक्तं तदेव । ततो लब्धमेतावन्ति दिनानि । एषां षष्ट्यि(क)त्रिशत्या भागे लब्धं वर्षमेकं नव मासाः, यथा {व१, मा९} ।।

१ शार्द्छविक्रीडितम्।

अथान्यदुदाहरणमाह—

सदलकरत्रयभोज(१ग)भुजङ्गो विद्याति बिलेऽङ्गुलमर्धयुतं चेत्। गणक! घटीत्रिलवेन यदाऽसौ वद समयेन विद्योत् कियताऽऽद्यु॥ ९४॥

अथ खर्णविषयमुदाहरणमाह—

94

गद्याणकः सधरणो ननु हाटकस्य द्रम्मांश्चतुर्दश यदा लभते वलाख्यान्। द्रम्मेस्तदा वद सखे! नवतिप्रमाणे-इयंशोनितैश्च कनकं कियदाप्यते भोः॥ ९५॥

(न्यासः-) {द्र क्ष्रीक्ष्षी क्ष्री । "छेदनिष्ठे" त्यादि(ना) आद्याङ्के एकोनिर्त्रिशद् २० द्विच्छेदा, द्वितीयाङ्के त्रयो द्विच्छेदाः, तृतीयाङ्के भागापवाहजात्या "हरनिष्ठे"-त्यादिना त्रिच्छेदा एकोनसप्ततिद्विश्वती, क्रमाद् यथा क्ष्री । ततः सिन्च्छया—एकोनसप्ततिद्विश्वत्या मध्याङ्कं—त्रिकं गुणयेत् । जाता सप्ताधि(का) अष्ट-श्वती, अध्य त्रिगुणौ द्वौ जाताः षद्, यथा क्ष्री । ततः प्रथमाङ्कस्य हरत्वात् "कृत्वा परी"त्यादिनोपरि द्वौ, अध्यक्षेकोनिर्त्रिशत्, यथा क्ष्रिक्षेष्ठ । ततः क्षित्रिक्ष्र । ततः क्ष्रिक्ष्र । ततः क्ष्रिक्ष्र । ततः क्ष्रिक्ष्र । अधिक्षगुणा एकोनिर्त्रिशत् जाता सप्ताशीतिः । तथा उपर्येङ्के भक्ते लब्धं गद्या-णका नव, यथा ६ श्रेष्ठ शेष्ठ । विदेशितः, अध्य सप्ताशीतिः, यथा क्ष्री ।

१ तामरसम् । एतछक्षणं यथा-''इह वद तामरसं नजजा यः'' । २ वसन्तित्रका । ३ 'द्विषट्रकयोरधी ०' इति प्रतिभाति ।

१० गणित०

अनयोस्निमिरपवर्ते उपिर अष्टौ, अध्यक्षेकोनिर्त्रिशत्, यथा  $\{\xi_n\}$ । धरणानयनाय द्विगुणा अष्टौ षोडश्च । भागो न प्राप्यते इति धरणस्थाने स्त्यम्, यथा  $\{o\}$  । ततो निष्पावानयनाथाष्टगुणाः षोडश जातमष्टाविशत्यिध(क)शतम् । अस्य एकोनिर्त्रिशता भागे लब्धं निष्पावाश्चत्वारः, यथा ४; शेषस्रपिर द्वादश्च । यवा-पनाय षड्गुणा जाता द्वासप्तिः। अस्या एकोनिर्त्रिशता भागे लब्धं द्वौ यवौ, भागाश्च एकोनिर्त्रिशतश्चतुर्दश्च, यथा  $\{\frac{1}{2}\}$  ।।

अथ व्यस्तत्रेराशिके धान्यविषयमुदाहरणमाह— हीराः षोडश सेतिकाष्टकभृतः षट्सेतिकैर्हीरकै-रुन्मित्वा वद निश्चितं तु कियती सङ्ख्या सखे! जायते।

१० पूर्वार्धम् । न्यासः – { ६० ६० ६० अत्र प्रमाणेन – अष्टिमः षोडरा गुणिता जात-मष्टाविंशत्यिधि(क) शतम् । एके(१क) च्छेदगुण एकः (स) एव । सिमच्छया व्यस्त-त्रैराशिकत्वात् अन्त्याङ्केन "कृत्वा परी"त्यादिना उपर्येकः, अधश्र षद् । उपर्यधश्र एकगुणं तदेव, यथा { १३ ६ । षड्मिर्भागे लब्धमेकविंशतिहारि(१हीर)काः । शेषग्रपरि द्रौ, अधः षद् । अनयोरधीपवर्ते उपर्येकः, अधश्र त्रयः, यथा { ३ ।।

अथोत्तरार्धेन स्वर्णविषयं व्यस्तत्रैराशिकमाह—

हेन्नः षोड्यावर्णिकस्य नवतिं गद्याणकानां तथा
दस्वैकाद्यावर्णिकं कियद्हो सम्प्राप्यते काश्चनम् १॥९६॥ (न्यासः—) { १६। १३ । व्यस्तत्रैराशिकत्वात् प्रमाणेन—आद्याङ्कषोड्यकेन मध्याङ्कं—नवतिं गुणयेत्। जातं(१ता) चत्वारिंग्रद्धि(क)चतुर्द्यग्रती । एकच्छेद् २० गुण एकः स एव। समिच्छाङ्कस्य—एकाद्यकस्य हरत्वात् ''कृत्वा परी''त्यादिना उपर्येकः, अध्यक्षकाद्य। एकगुण उपर्यञ्कः स एव। एकगुणकाद्यमिर्भागे लब्धं त्रिग्रद्धि(क)ग्रतं गद्याणकाः, शेषं दश चैकाद्शमागाः, यथा { १६ } । अतेच्छाह्रासे मूल्यस्थानीयसुवर्णस्य द्वद्धिरस्त् । त्रैराशिकादिविषमेष्वेकाद्यान्ते श्रित्येय(१) स्यात् ॥

२५ अथ पश्चराशिके करणसूत्रं दृत्तमाह— आनीय पक्षमपरं फलमन्यराशि-पक्षेण पक्षमपरं विभजेच्छिदां च । कृत्वा विपर्ययविधिं निजपक्षराशि-घातं विधाय च परस्परं(र)तत्क्षणं च ॥ ९७ ॥<sup>३</sup> व्याख्या—फलं व्याजलक्षणं अपरं पक्षं प्रथमात् द्वितीयपक्षाघी विन्यस्य छिदां— छेदानां सर्वत्र विपर्थयं कृत्वा निजपक्षराशेघीतं प्राक्पक्षराशेः परस्परं तत्क्षणं च घातं—गुणनं द्वितीयराशेरिप परस्परं घातं—गुणनं कृत्वा अन्यराशिपक्षेण—प्राच्य-गुणिताङ्केन अपरं पक्षं—द्वितीयपक्षं कृतपरस्पराघातं सञ्जातबहुराशिकं विभजेत्।। अत्रोदेशकवृत्ते सर्वज्ञातीदाहरणमाह—

मासेन पश्चकशतेन हि वत्सरेण षद्सप्तते भीवति हन्त कलान्तरं किम्?। कालं फलं च वद मूलधनं च ताभ्यां चेत् पश्चराशिकविधानमवैहि विद्वन्!॥ ९८॥

न्यासः - {मां विश्वेष्ट निर्मे । सर्वेऽष्येते एकच्छेदाः । प्राक्षपश्चात् फलं-मासिकद्र- १० द्रिक्षण प्राप्त । प्राक्ष्यात् प्रलं-मासिकद्र- १० द्रिक्षण प्राप्त । प्राप्त प्र

पैश्व त्रिभागाथ । एवं सित न्यासः – { ज्वेज जिल्हा है । अत्र "छेदनिन्ने" त्या-दिना पश्चगुणा पश्चचत्वारिंशत् जाता पश्चविंशत्यधि(क) द्विशती । मध्ये

त्रिक्षेपे जाता अष्टाविंशत्यि (क)द्विशती पश्चव्छेदा, यथा रिक्षेपे जाता अष्टाविंशत्यि (क)द्विशती पश्चव्छेदा, यथा रिक्षेपे विश्वविद्या । यत्र फलद्वयं पक्षद्वयेऽपि छेदेन सह विपर्यस्तं लेख्यम् । ततः

प्राक् फलव्यत्ययः, यथा  $\left\{\frac{\frac{2}{3} + \frac{2}{3} + \frac{2}{3}}{\frac{2}{3} + \frac{2}{3}}\right\}$  । तत्रछेदव्यत्ययश्च, यथा $\left\{\frac{2}{3} + \frac{2}{3} + \frac{2}{3}\right\}$  । रूपत् कृत्वा निजपक्षराशिघातं कृत्वा यथा—एकगुणं शतं तदेव, शतं गुणाऽष्टाविंशत्यधि(क)द्विशती जाता द्वाविंशतिसहस्रा अष्टशती एकच्छेदा, यथा  $\left\{\frac{2}{3} + \frac{2}{3} + \frac{2}{3}\right\}$  । अपरपक्षाङ्के यथा—द्वादशगुणाः पञ्च जाता पष्टिः । षष्टिगुणाः पञ्च जाता त्रिशती । अत्र "विभजेद् बहुराशिपक्षमितरेण" त्रिशत्या द्वाविंशतिसहस्राणामष्टशतानां च भागे दत्ते लब्धं २५ षदसप्ततिः । एतत् मूलधनं गृहीतमिति ज्ञायते, यथा  $\left\{\frac{2}{3} + \frac{2}{3} + \frac{2}{3}\right\}$ ।

१ वसन्ततिलका। २ 'त्रयः पञ्चभागाश्च' इति प्रतिभाति ।

बन्धसवर्णनया प्रागिव जाता अष्टाविंशत्यि (क) द्विशती पश्चच्छेदा । फलद्वयस्य छेदद्वयस्य पूर्ववद् विपर्ययः, यथा रिक्ट्री कुँ । प्राग्वदाद्यपक्षाङ्कगुणनम्-जाता द्वाविंशतिसहस्रा अष्टशती । एषां अपराङ्कपक्षगुणनेन यथा पश्चकद्वयगुणितया षद्सप्तत्या जातैकोनविंशतिशत्या भागे लब्धमज्ञातमासा द्वादश, यथा (१२) ॥ अथ प्रमाणफले मासं प्रतिशतं प्रति पश्चकव्याजलक्षणेऽज्ञाते न्यासः-ि 🖫 🐉 🕽 । अत्रापि प्राग्वत् सवर्णनया जाता अष्टाविंशत्यि(क)द्विशती पश्चच्छेदा । एतदेव फलं प्राच्याङ्कपक्षे आनेयम् । द्वितीयफलाभावाच्छेद-विपर्ययेण च पश्चको द्वितीयपक्षे गतः । ततः पूर्वाङ्कः प्राग्वत् गुणितो जाता द्वाविंशतिसहस्रा अष्टशती । द्वितीयपक्षे द्वादशगुणा पट्सप्तिजीता १९ नवाधि(क)द्वादशशती । इयं पश्चगुणा जाता चतुःसहस्री पश्चशती षष्टिश्च । अनया प्राच्यपक्षगुणिताङ्कद्वाविंशतिसहस्रादेभीगे लब्धं प्रमाणफलं प्रति पञ्च द्रम्माः, यथा ५ ॥

अथ प्रमाणधने शतकलक्षणेऽज्ञाते न्यासः, यथा 🕄 🖫 🕻 । प्राग्वत् सवर्ण-नया जाता अष्टाविंग्रत्यि (क) द्विश्वती पश्चच्छेदा । ततः फलद्वयसैकपश्चच्छे-ा दस्य (च) विनिमये यथा रिहेट हिंहै। पूर्वाङ्क एकगुणः स एव। ततोऽनेन परपक्ष-गुणितस्य जातद्वाविंग्रतिसहस्राष्ट्यतिकाङ्कस्य भागे लब्धं ग्रतम्, यथा १००॥ अथ प्रमाणकाले मासलक्षणेऽज्ञाते न्यासः-{ १०६ 🚉 } । अत्रापि प्राग्वत् सवर्णिते जाता अष्टाविंशत्यिध(क)द्विशती पश्चच्छेदा । ततः फलद्वयस्य एकस्य पश्चकच्छेदस्य च विनिमये यथा र्इंट्रिंहे । प्राच्याङ्के शतगुणे जाता द्वाविं २० शतिसहस्रा अष्टशती । अस्याः परपक्षे परस्परगुणनोत्पन्नेन द्वाविंशतिसहस्राऽ-

ष्ट्यातलक्षणेन भागे लब्धं प्रमाणकालो मास एकः, यथा १ ॥ अथ भिन्नोदाहरणमाह—

२५

मासन्त्रिभागेन दलाधिकस्य शतस्य सार्धद्वितयं फलं चेत्। मासैस्तदाऽष्टाभिरहो सपादैः पादोनिताया वद विंदातेः किम्॥ ९९॥ ध

न्यासः—{ - ल | के ल ल | पर्वा | पर्व | पर्वा | पर्व | पर्

र् क्षेत्र क्

प्राक्पक्षे एकगुणाश्रत्वारस्त एव । चतुर्गुणा एकद्विशती जाता चतुरुत्तराऽष्टशती । १० इयं चतुर्गुणा जाता द्वांत्रिंशदि (क)षोडशशती । इयं च द्विगुणा जाता षद्सहसी चत्वारि शतानि द्वांत्रिंशच । अस्यार्थापवर्ते षोडशाधि (क)द्वांत्रिंशत्य (च्छ)ती । अयं भागदायी राशिर्ज्ञेयः । द्विपक्षे त्रिगुणास्त्रयस्त्रिंशत् जाता नवनवितः । अनया गुणिता एकोनाशीतिर्जाता अष्टसप्ततिशती एकविंशतिश्व । इयं द्विगुणा जाताः पश्चदश सहसाः षद्शती द्विचत्वारिंशच । एते च पश्चगुणा जाता अष्टसप्तति-१५ सहस्रा द्विशती दश च । अस्यार्थापवर्ते जाता एकोनचत्वारिंशत् सहस्राः शतं पश्च च । अस्य भाज्यराशेः प्राक्षथितभागराशिद्वात्रिंशदादिना भागे लब्धं रूपाणि द्वाद्श, यथा १२ । शेषप्रपरि त्रयोदशाधि (क)पश्चशती, अधश्र द्वात्रिंशत्य (च्छ)ती पोडश च, यथा ( १००००) । अनयोस्तिमरपवर्ते उपरि एकसप्तत्यि (क)शतम्, अधश्य सहस्रं द्वासप्ततिश्व, यथा ( १००००) । अत्राप्यविदितकालान्तराद्यानयनं पूर्ववत् ॥ २०

अथ तृतीयोदाइरणमाह—

अहो अहोभ्यां यदि कर्मकारा-स्त्रयो लभन्ते पणविंदातिं हि। जनाष्टकं वासरपञ्चकेन प्रामोति किं पण्डित! मे प्रचक्ष्व॥१००॥

२५

१ द्वितीयपक्षे । २ 'बोडशाधिका द्वात्रिंशच्छती' इति प्रतिभाति । ३ उपजातिः ।

90

न्यासः  $-\left\{\frac{\frac{4}{8}}{\frac{8}{9}}\right\}$  । अत्र विंशतिमपरपश्चमानीय यथा  $\left\{\frac{2}{5}\right\}$  सर्वत्र एक-

स्थेव छेदत्वात् न व्यत्यये किमपि फलमिति न छेदव्यत्ययः। ततः प्राक्पक्षे हिगुणास्त्रयो जाताः षद् । द्विपक्षे पश्चगुणा अष्टौ जाता चत्वारिंशत् । अनया गुणिता विंशतिर्जाता अष्टशती । अस्याः षड्भिर्भागे लब्धं पणास्त्रयस्त्रिगद- ५ थि(क) शतम्, यथा १३३। शेषग्रपरि द्वौ, अधः षद् । अनयोरधीपवर्ते कमा- देकस्त्रयश्च, यथा (3) ॥

अथ कणविषये चतुर्थमुदाहरणमाह—

अष्टी शालेमीनिका भाटकेन नीयन्ते चेद् योजनं षट्पणेन । तिस्मन् (१ हिं) विद्वन् ! ब्रूहि मानीत्रिषष्टेः षट्कोशानां भाटकं त्र्याहतानाम् ॥ १०१॥

न्यासः- र्का को १८ । अत्र षट्कं फलमपरं पक्षमानीय यथा रिइं एक-

सैव सर्वत्र छेदत्वान व्यत्ययः। ततः प्राक्षपक्षे अष्टगुणाश्चत्वारो जाता द्वात्रिंशत्। द्विपक्षे त्रिषष्टिगुणा अष्टादश जाता चतुित्त्वंशद्धि(का) एकादशशती । इयं पदभ गुणा जाता षद्सहस्रा अष्टशती चत्वारश्च। एषां द्वात्रिंशता भागे लब्धं रूपाणि द्वादशाधि(क)द्विश्वती, यथा (२०२)। शेषग्रपरि विंशतिः, अधश्च द्वात्रिंशत्। अनयोश्चतुर्भिरपवर्ते क्रमात् पश्चाष्टौ, यथा (१)। एवं पश्चराशिकं समाप्तम्।।

पश्चराशिलक्षणेन ''आनीय पक्षमपर''मित्यादिना सप्तनवैकादशराश्युदाहर-णानि जायन्ते अत्र । तथा च लीलावत्याम्—

२० ''पश्चसप्तनवराशिकादिके-व्व(१ ऽन्यो)न्यपक्षनयनं फलच्छिदाम् । संविधाय बहुराशिजे वधे, खल्पराशिवधभाजिते फलम् ॥"

अथ सप्तराशिके उदाहरणमाह—

द्विकव्यासोऽष्टकायामः, कम्बलो लभते दश। अन्यौ द्वौ त्रिनवायामौ, किमामुतः कथ्यताम् ॥ १०२॥

१ शालिनी। २ प्रेक्ष्यतामद्यादशं पृष्ठम्। ३ रथोद्धता। ४ अनुदुप् (?)।

अथ नवराशिकमुदाहरणमाह—

आयाम ९ व्यास ५ पिण्डेन १, नवपश्चैकहस्तिका। लभतेऽष्टौ शिलाऽन्ये द्वे, दशसप्तद्विहस्तिका॥ १०३॥

'पिण्डे अर्कमिताङ्कुलाः किल चतुर्वर्गाङ्कुला विस्तृतौ पद्टा दीर्घतया चतुर्दश करास्त्रिशस्त्रभन्ते शतम्। एता 'विस्तृतिदीर्घ(१दैर्घ्य)पिण्डमितयो येषां चतुर्वर्जिताः

पद्दास्ते वद मे चतुर्दश सखे! मूल्ये(?ल्यं) लभन्ते कियत्? १०४

न्यासः— { १९९००० । अत्र फलं शतमपरं पक्षमानीय यथा क्ष्मां, यथा १२४४००० । द्वि (१प्राक्) पक्षे शत(त्रिंशत् १) पर्यन्तं मिथो गुणने जाता अशीति-सहसाः पट्शती चत्वारिंशच, यथा ८०६४० । ततो "विमजेद् बहुराशिपक्ष-मितरेणे" त्युक्तया अशीतिसहस्रादिनाऽल्पाङ्केन बहुराशित्रयोदशलक्षादिकं विभ-जेत् । लब्धं मूल्यं पोडश द्रम्माः । शेषप्रपरि त्रिपश्चाशत् सहस्राः सप्तशती पष्टिश्च, २५ अधश्वाशीतिसहस्रादिः, यथा १३०६०००। १३० ।।

१ अनुष्टुप्। २ इदं पद्यं लीलावत्यां विंशतितमे पृष्ठे वर्तते । ३ 'विस्तृतिपिण्डदैर्घ्य-मितयो' इति लीलावत्यां पाठः । ४ शार्द्लिविकीडितम् ।

अथैकादशराशिके उदाहरणमाह— पंदा ये प्रथमोदितप्रमितयो गव्यतिमान्ने गते तेषामानयनाय चेत् शकटिनां द्रम्माष्टकं भाटकम् । अन्ये ये तदनन्तरं निगदिता माने चतुर्विजता-स्तेषां का भवतीह भाटकमितिर्गव्युतिषद्गे वद ॥ १०५ ॥

(न्यासः—) (न्यान्यान्या । प्रान्यान्याः) । अत्राष्टकं फलं अपरं-द्विपक्षमानीय यथा (प्राप्यान्याः) सर्वत्रेकस्येव छेदत्वाच विनिमये तात्पर्यम् । तेन प्राक्ष्पक्षे द्वाद्यादे(रे)कान्तं मिथो घाते जातं अशीतिसहस्राः षद्यती चत्वारिशत्। द्विपक्षे मिथो घाते जातं षद् लक्षाः पश्चचत्वारिशत् सहस्रा विशत्यधि(क)शतमेकम् । भागे यथा (प्राप्तिकाद्याधिकाते प्राप्तिकाते प्राप्तिकाते प्राप्तिकाते प्राप्तिकाते प्रथमं प्राक्ष्मा विश्वादिकाः । पश्चात् फलस्य परत्र न्यासेन द्विपक्षो राज्यधिकः कार्यः । इत्येकाद्यराशिकं समाप्तम् ॥

अथ पश्चराशिकाश्रयं भाण्डेन-वस्तुना प्रतिभाण्डस्य-द्वितीयवस्तुनो यद्
अभ्रहणं तद् भाण्डप्रतिभाण्डम् । तद्विनिमयप्ररूपकं करणस्त्रं वृत्तार्धमाह---

## पश्चराशिकविधिविधीयते मूल्ययोर्विनिमये कृते सति।

व्याख्या—प्राक्पक्षन्यस्तमृल्याङ्को द्विपक्षे द्विपक्षन्यस्तमृल्याङ्कः प्राक्पक्षेण आनीयते इति मूल्यविनिमये एतेन छेदविनिमयोऽपि कार्य इत्युक्तम् । "आनीय २०पक्ष"मित्यादिना गुणनभागविधी च पूर्ववत् । तथा च उठीलावत्यां "तथैव भाण्डप्रतिभाण्डकेऽपि विधिविषर्यस्य हरांश्च मुल्ये" इत्युक्तम् ।

अत्रोदाहरणमाह—

3,3

यदि खलु सहकाराः षोडशाप्याप(ः) णेन त्रिभिरपि च पणैश्चेद् दाडिमानां शतं हि। विनिमयविधिना स्युद्धिमानां फलानि प्रवद गणक! तन्मे द्वादशाभैः कियन्ति?॥

१ इदं पदं लीलावत्या विंशतितमे पृष्ठे समस्ति । २ 'स्थितास्तेषा०' इति लीलावती-पाठः । ३ शार्द्लविकीडितम् । ४ रथोद्धता । ५ समीक्ष्यतां विंशतितमं पृष्ठम् । ६ 'विपर्ययस्तत्र सदा हि मूल्ये' इति लीलावतीपाठः । ७ मालिनी ।

20

न्यासः—{ १६ २०० । अत्र मूल्ययोरेकत्रिकयोविनिमये फलख—द्वादशकस्य च परपक्षानयने यथा { १६ १९० । प्राक्तपक्षे मिथो घातेऽष्टचत्वारिंशत् । द्विपक्षे मिथो घाते जाता द्वादशशती । अस्या अष्टचत्वारिंशता भागे लब्धं दाडिमानां पश्चविंशतिः, यथा २५ ॥

द्वितीयोदाहरणमाह—

पलद्वयं षड्भिरवाप्यतेऽग्ररोः कुरङ्गनाभेर्नवभिः पलं यदि । तदाऽग्ररोः सप्तपलैस्तु लभ्यते कुरङ्गनाभिः कियती निगचताम् ॥

न्यासः—{ र्वे रे } । अत्र षड्नवमूल्ययोर्विनिमये फलस्य—सप्तकस्य च परपक्षा- १० नयने यथा र्वे हैं } । सर्वत्र एकस्य छेदत्वान विनिमये फलम् । प्राक्पक्षे मिथो घाते जाता अष्टादश्च । द्विपक्षे सप्तान्तं मिथो घाते द्विचत्वारिशत् । अस्या अष्टा- दशिमभीगे लब्धं पलद्वयम् ; शेषम्रपरि षद् , अधश्वाष्टादश्च । अनयोः षड्भिर- पवर्ते उपर्येकः , अधश्व त्रयः , यथा रिवे । इत्यादि भाण्डविनिमयः समाप्तः ॥

पश्चराशिकाश्रय एव जीवविक्रये करणस्त्रं वृत्तार्धमाह-

जीवविक्रयविधौ पुनर्वयो-व्यत्यये तु विहितेऽत्र पूर्ववत् ॥ १०८ ॥ १

व्याख्या-अत्र द्वयोजींवयोर्वयोव्यत्ययः कार्यः । शेषविधिः सर्वोऽपि "आनीय पक्षमपरं" इत्यादिकः प्रागिव कार्यः ॥

अत्रोदाहरणमाह—

द्विरष्टवर्षा यदि सप्ततिं स्त्री प्राप्नोति तद्विंदातिवार्षिकाऽन्या । किमाप्तुयात् तत्समरूपवर्णा व्यावर्ण्यतां चेद् गणिते अमोऽस्ति ॥ १०९॥

न्यासः-{ १९१० } । अत्र वयसोः षोडश्चित्रत्योर्व्ययये तथा फलस-सप्त-१५ तिश्र परपक्षानयने यथा {१०|९९ | । प्राक् मिथो घाते विश्वतिः । द्विपक्षे मिथो घाते जाता एकादशश्चती विश्वतिश्व । अस्या विश्वत्या भागे लब्धं मूल्यं पद्प-श्चाशत्, यथा ५६ । अत्र वयोष्टद्धौ मूल्यस्य प्रत्युत हासो जायते ॥

१ वंशस्थविलम् ॥ २ रथोद्भता । ३ उपजातिः । ११ गणितः

₹0

द्वितीयोदाहरणमाह—

दशाब्दिकोष्ट्रत्रयमाप्यते चेत् सखे! शतेनाष्टसमन्वितेन। तद्रूपवेगा नववार्षिकोष्ट्रा अष्टौ प्रचक्ष्वाशु कियस्त्रभन्ते॥ ११०॥

मिश्रव्यवहारे करणसूत्रं वृत्तमाह-

निजकालहतं प्रमाणराशिं परकालं फलताडितं च कुर्यात्। निजयोगहृतौ विमिश्रनिष्ठौ भवतो मूलकलान्तरे क्रमेण॥ १११॥

व्याख्या—निजकालेन-एकमासादिना हतं-गुणितं प्रमाणराशि-शतादि २५ क्रुर्यात् । परकालं-द्वादशमासादि फलताडितं-एकमासिकव्याजेन पश्चकादिना फलेन गुणितं क्रुर्यात् । ततो निजयोगः प्रमाणराशिनिजकालहतस्य शतादेः फलता-डितपरकालेन सम्बन्धः । तेन हतौ-भक्तौ एतेन निजयोगः पृथक् स्थाप्य(ः) प्राक् गुणितः प्रमाणराशिः परकालराशिश्च तथैन स्थितो मिश्रेण-व्याजमौलक्यद्रम्म-

१ उपजातिः । २ समीक्ष्यतामष्टादशं पृष्टम् । ३ औपच्छन्दिसिकम् ।

समुचयेन-षण्णवत्यादिना निझौ-गुणितौ प्रागुदितनिजयोगमक्तौ मूलकलान्तरे। क्रमेण राशौ निजयोगमक्ते मूलद्रम्माः, परकालराशौ निजयोगमक्ते कलान्तरं च भवतीति सम्बन्धः।

अत्रोदाहरणमाह—

'पश्चकेन रातेनान्दे, फलमूलयुतिः रातम्। चतुरूनं सखे! दष्टं, किं मूलं किं कलान्तरम्?॥११२॥

न्यासः—{११०० पार्व ११०० पार्व ११० पार्व ११० पार्व ११०० पार्व ११० पार्व ११०

अथ व्याजोपजीविवृत्तिविषयं करणस्त्रं वृत्तमाह—

प्रमाणराशिर्निजकालनिशो
व्यतीतकालेन हतः फलादिः।
मिश्रखनिशा विहृताः खयुत्या
मूलादयस्ते क्रमशो भवन्ति ॥११३॥

च्याख्या—प्रमाणराशिनिजकालनिम्नः पूर्ववद् च्यतीतकालेन-द्वादशमासैईतो -गुणितः 'फलादिः' फलं-च्याजोपदिष्टपश्चकं आदिशब्दाद् भाव्य(१)कादिः । २० एते 'मिश्रखनिम्नाः' मिश्रेण-सर्वमिलितद्रच्येण गुणिताः खयुत्या-प्रमाणराशि-मिलितफलादिराशियुत्या हता-दत्तभागाः क्रमशो मूलादयो भवन्ति (इति) सम्बन्धः ॥

अत्रोदाहरणमाह—
मासैकेन दातस्य कोविद ! फलं पश्चैकको भाव्यके(?)
वृत्तौ द्रम्मदलं च लेखककृते तद्वत् तुरीयांदाकः।
मासैर्द्राद्वाभिः सखे ! नवदातीमिश्रं च पश्चोत्तरा(रं?)
मूलाद्यं वद मिश्रकव्यवहृतौ यद्यस्ति ते कौदालम्॥११४॥

१ अयं चरणो दृश्यते लीलावत्या एकविंशतितमे पृष्ठे । २ अनुष्टुप् । ३ उपजातिः । ४ शर्दिलविकीडितम् ।

न्यासः-{ ११००१ व १११ ११ १९ १ १ । अत्र चत्वारोऽङ्काः पूर्वे एकच्छेदाः। ततः प्रमाणराशिः-शतं निजकालेन-मासेनैकेन निधं-गुणितं शतमेव। व्यतीत-कालेन-द्वादशकेन हतं-गुणितं फलं-पश्च जाता षष्टिः। द्वादशगुणाः स्थानत्रये एकका जाताः क्रमेण द्वादशत्रयम्, यथा (१०० ६० १०३ १०३ १०३ । अथ एषां ५ स्वयुतिः, यथा-एकच्छेदानां शतपष्टिद्वादशानां योगे जातं द्वासप्तत्यधि(क)-शतमेकच्छेदम्, यथा ( ' " हे )। अस्य द्विच्छेदद्वादशकेन सह योगार्थ छेदच्यत्यये यथा ( के के कि प्राणः पूर्वाङ्को जातश्रतश्रद्धि (क)त्रिश्वती । द्विगुण एको द्वावेव । पराङ्क एकगुणः स एव । समच्छेदत्वात् चतुश्रत्वारिंशदिध(क)-त्रिश्वतीमध्ये द्वादशक्षेपे जाता षद्पश्चाशद्धि(क)त्रिश्वती द्विच्छेदा, यथा १० ( ३५६ ) । अस्याश्रतुरुछेदद्वाद्शकेन सह योगार्थं छेदानामर्थापवर्ते विनिमये यथा ( अ है ) है । आद्याङ्को द्विगुणो जातं(ता) द्वादशाधि(क)सप्तशती । (द्वौ) द्वि-गुणौ जाताश्चत्वारः। पराङ्क एकगुणः स एव। समच्छेदत्वात् प्राच्याङ्कमध्ये द्वादश-क्षेपे (जाता) चतुरछेदा चतुर्विशत्यि (क)सप्तशती, यथा ( े १ ई )। अयं खयुतिल-क्षणो भागदायी राशिर्वक्ष्यमाणानां सर्वेषां भाज्यानां ज्ञेयः। तथाहि पृथक् स्थितं १५ शतं तावत् पश्चाधि(क)नवशत्या गुणितं जाता नवतिसहस्राः पश्चश्रती च । अयं भाज्यराशिरेकच्छेदः। ततः प्रागुक्तसप्तशत्यादेभीगदायिनद्रछेदांशविपर्यये उपरि चत्वारः, अधश्र सप्तशती चतुर्विशतिश्र, यथा (६२४ १०५०६)। चतुर्णा [च] चतु-भिरपवर्ते एकः । सप्तश्रत्यादीनां चतुर्भिरपवर्ते एकाशीत्यिध(क)शतम् । एकगुणो नवतिसहस्रादिः स एव । एकाशीत्यधि(क)शतमेकगुणं तदेव । अनेन नवति-२० सहस्रादेभींगे (१९५१) लब्धं मूलधनं पश्चशती ५००॥ अथ पष्टिः पश्चाधि-(क)नवशतीगुणिता जाताश्रतःपञ्चाशत् सहस्रास्त्रिशती एकच्छेदा । अस्याः प्रागु-क्त(क्तेन) एकाशीत्यधि(क)शतेन भागे लब्धं कलान्तरं त्रिशती, यथा ३००॥

प्रथमद्वादशकं पश्चाधि(क)नवशतीगुणं जाता दश सहस्रा अष्टशती षष्टिश्च ।
एषां प्रागुक्त(केन) एकाशीत्यधि(क)शतेन भागे लब्धं भाव्यके(१) षष्टिः,
२५ यथा ६० ॥

अथ द्वितीयद्वादश द्विच्छेदाः । ततः पश्चाधि(क)नवशतीगुणा द्वादश जाता दश सहस्रा अष्टशती षष्टिश्च । ततः प्रागुक्तसप्तशत्यादेश्वतुञ्छेदस्य छेदांशविपयासे उपरि चत्वारः, अधः सप्तशत्यादि । ततः कुलिशापवर्तनम्— चतुर्द्विकयोरधीपवर्ते चतुःस्थाने द्वौ, द्विस्थाने एकः, यथा {﴿﴿﴿﴿﴿﴾﴿﴾﴾﴾﴾ । अथ ३० द्वितीयवेलं द्वयोरधीपवर्ते एकः, सप्तशत्यादेरधीपवर्ते द्विषष्ट्यधि(क)त्रिशती । एकगुणं सर्वं तथेव । ततो दशसहस्रादेद्विषष्ट्यधि(क)त्रिशत्या भागे लब्धं दृत्ती त्रिशत्, यथा ३०।। अथ तृतीयद्वादशकस्य चतुक्छेदस्य पश्चाधि(क)नवशतीगुणितस्य जातदशसहस्र-स्याष्टशतीषष्टियुतस्य चतुर्विशत्यधि(क)सप्तशत्या भागे यतो द्वावप्यङ्को ऊर्ध्वा-धक्छेदौ चतुष्कश्चतुष्केणैवापयात इति कृत्वा लब्धं लेखकस्य पश्चदश, यथा ( { १ } ) । ततः एषां पश्चशत्यादीनां क्रमात् र्विष्ट्वी योगे जाता पश्चाधि(क)नवशती, यथा ९०५ ॥

अथ यः कलान्तरमेव प्रवेशयति न मूलधनमेतदर्थमन्यत्रोक्तमपि सोप-योगित्वात् करणमाह—

द्रव्यं मासगुणं कृत्वा, कृत्वा वृद्धिगुणं पुनः। द्यातेन च हृते भागे, समायातं फलं विदुः॥ ११५॥

स्पष्टम् ॥ दातं प्रत्येकमासेन, द्रम्माः पश्च भवन्ति चेत्।

तदा द्वादशिभर्मासैः, किं स्याद् वद कलान्तरम् ?॥११६॥

न्यासः - { १|१°° |४|१३ } । अत्र शतं द्रव्यं मासगुणं पूर्वं एकगुणं शतमेव । पश्चात् द्वादशमासगुणं जाता द्वादशशती । एतद् वृद्धिगुणं - पश्चगुणं जाताः षद् सहस्राः । एषां शतेन भागे {६६३३ | लब्धं षष्टिव्याजपदे, यथा ६० । अत्र १५ यावन्ति शतानि तावन्तो द्रम्माः स्युरिति तत्त्वम् ॥

अथ शतादिपश्चकादिना व्याजेन प्रवर्धमानं कियता कालेन द्विगुणादि-स्यादिति जिज्ञासायां व्रा(ब्रा)ह्मीपाटीनिगदितं करणमाह—

कालगुणितं प्रमाणं फलभक्तं व्येकगुणहतं कालः।

ह्याख्या-कालेन-एकमासादिना गुणितं प्रमाणं-शतादि फलेन-व्याजोक्त-२० पद्गादिना भक्तम्। ततो यह्नब्धं सोऽङ्कः यत् पृष्टं कियता कालेन त्रिगुणादि-त्यत्र गुणक एकरहितः कार्यः। तेन व्येकगुणेन हतं कालो भवतीति सम्बन्धः।।

अत्रोदाहरणमाह— दातद्वयस्य मासेन, षड् द्रम्मा यदि वृद्धितः। त्रिगुणं केन कालेन, प्रयुक्तं तद् धनं भवेत्?॥

न्यासः-{१।२००।६ । गु ३} । अत्र कालेन-एकमासेन गुणिता द्विश्वती ताद्दगेव । अस्याः फलेन-षड्भिर्भागे लब्धं सित्रिभागशेषद्वयोः पण्णां चार्धापवर्ते एकस्रयश्च, यथा रिं त्रे त्रयस्थित रिं ते । एतत् यो गुणकस्त्रिकः स व्येको जातौ

१-२ अनुष्टुप्। २ आर्या। ४ अनुष्टुप्। ५ अगुद्धं स्थलमिद्म्। 'लब्धं त्रयस्थितत्; शेष-मुपरि द्वौ, अधश्च पद्। द्वयोः षण्णां चार्घापवर्ते एकस्रयश्च, यथा (क्वे) सित्रमागात्रयस्थितत्. { क्वे क्वे प्रतिभाति।

94

24

द्रौ । तद्धणं जाता षद्षष्टि(ः) त्रिच्छेदौ द्रौ च, यथा ( क्ष्रै । एतेन विंशति-दिनाधिकषण्मासाधि(क)पञ्चवर्षेद्विंशती त्रिगुणा षद्शती भवति इत्यर्थः ॥

एवं भिन्नोदाहरणमाह—

मासद्वयात् पणाः पश्च, विंदातेर्यदि वृद्धितः। तदा सार्धगुणं बूहि, केन कालेन मे धनम्॥

न्यासः—{ ैं ैं िंदे }। अत्र कालेन—मासद्वयेन गुणिता विंशतिर्जाता चत्वारिं-शत् । अस्याः फलेन—पञ्चकेन भागे लब्धमष्टौ । एतद् व्येकगुणं सार्धमध्यादेक-लोपे अर्धेन गुणितम् । तत्रैकगुणा अष्टौ त एव । द्वाभ्यां भागे लब्धं चत्वारो मासाः । एतेन चतुर्मास्या विंशतिः स्वा(सा)र्घा त्रिंशद् जातेत्यर्थः ।।

१० एकस्य विषमैः समैर्वा मासैरेकशतादीनां द्यादिवृद्या एकपत्रकरणजिज्ञा-सायां करणस्त्रं वृत्तमाह—

> गतसमयफलैक्ये मासवृद्ध्यैक्यभक्ते भवति हि गतकालो मासलाभैक्यभावे। द्यातफलमपि तस्मिन् ताडिते स्यात् द्यातेन द्रविणयुतिविभक्ते त्वेकपत्रीविधाने॥

व्याख्या—गतो यः समयः—सप्तमासादिर्वक्ष्यमाणस्तस्य फलानि-द्यादि-वृद्धा चतुर्दशादीनि तेषामैक्यं—चतुःसप्तत्यिधि(क)त्रिशत्यादि तत्र । मासे भासे वृद्धिः शतं भातम् । प्रक्रिया द्यादिवृद्धिस्तस्या ऐक्यं तेन चत्वारिशदादिना विभक्ते यद्धव्धं नवमासादि स गतकालः। सर्वे मासा विद्धप्य नव मासा जाताः। १० तस्मिन् मासलाभैक्यभावे प्रागुक्तचत्वारिशदादिलक्षणे शतेन ताडिते—गुणिते 'द्रविणयुतिविभक्ते' द्रविणानाम्—एकशतादिधनानां युतिः—योगः एकसहस्रा-दिस्तेन विभक्ते शतफलमपि सर्वेषां पृथक् पृथक् व्याजं विद्धप्य चतुष्कवृद्धिरेव जाता एकपत्रीविधान इति सम्बन्धः।।

अत्रोदाहरणमाह—

द्विके त्रिके चाथ शते चतुष्के यत् पश्चके धीर! धनं प्रयुक्तम् । सप्ताष्ट षड् द्वादश तस्य मासा एकादिवृद्धा क्रमशः शतानि ॥

१ अनुष्टुप् । २ मालिनी । ३-४ हस्तलिखितप्रतावेतस्मिन् स्थाने '२'इति निश्लेपः । ५ उपजातिः ।

एकपत्रीकृते तस्मिन्, मित्र ! पत्रचतुष्टये । यादक् पत्रं भवेत् तादक्, सत्वरं वद मे सखे !॥

न्यासः- ( १०११ १०० ११९ १०० ११९ १०० ११९ १०० ११९ १०० ) । अत्र एकशतस्य द्विकदृद्धा सप्तमासैश्रतुर्देश। अष्टमास्या शतद्वयस्य त्रिकदृद्ध्या अष्टचत्वारिशत्। षण्मास्या शत-त्रयस चतुःकवृद्धा द्वासप्ततिः। द्वादशमासा चतुःशत्याः पश्चकवृद्धा चत्वारिंश- ५ द्घि(क)द्विश्वती । एतानि गतसमयफलानि र्र्इ । एषामैक्यं चतुःसप्तत्यधि(क)-त्रिश्वती, यथा ३७४। तत्र मासदृद्धौक्यभक्ते मासं प्रत्येकशतस्य द्वौ, शतद्वयस्य त्रिवृद्धा षद् , रातत्रयस्य चतुष्कवृद्धा द्वाद्या, रातचतुष्टयस्य पश्चवृद्धा विंशतिः । आसां मासबुद्धीनां र्ें है ऐक्यं चत्वारिंशत्। अनया चतुःसप्तत्यधि(क)त्रिशत्या भागे लब्धं नव मासा विंशतिभागाश्च सप्त, यथा (ू॰)। अत्र मासं प्रति चत्वा- १० रिंशद् द्रम्माश्रटन्ति। ततः चत्वारिंशता गुणिता नव जाता षष्ट्यधि(क)त्रिशती। चत्वारिंशहुणा विंशतिः सप्त भागा जाता अशीत्यधि(क)द्विशती। अस्या विंशत्या भागे लब्धं द्रम्माः चतुर्दश । एते षष्ट्यधि(क)त्रिश्वतीमध्ये क्षिप्ता जाताश्रतुःसप्त-त्यधि(क)त्रिशती, यथा ३७४।....दौ....एतेन गतसमयेत्यादि गतकाल इत्या-यातम् । मासलाभैक्यभावे चत्वारिंशल्लक्षणे शतेन ताडिते जाता चतुःसहस्री । १५ तत्र द्रविणयुतेरेकद्वित्रिपश्चशतानां युतिः सहस्रम्। तेन विभक्ते लब्धं चत्वारः शतफलम्, यथा ४ । अत्र मूलघनं सहस्रं प्रति चतुष्कदृद्धा समीकृतया मासं प्रति चत्वारिंशत्। ततोऽनया समीकृता वर्षमासाः ैसविंशतेः सप्त भागा गुणिताः पूर्ववल्लब्धं चतुःसप्तत्यधि(क)त्रिशती। एतद् गृहीत्वा धनी एतद्दिनप्रमृत्येकपत्रं करोति चतुष्कशतव्याजमिति ॥ २०

अथ भिन्नोदाहरणमाह—

एतैरेव प्रमाणानां, फलैः पादसमन्वितैः। मासैश्च व्यंशसहितै-रेकपत्रं सखे ! कुरु॥

१ अनुष्टुप् । २ 'विंशतिभागाः सप्त' इति प्रतिभाति । ३ इदमग्रुद्धस्थलम् । ४ अनुष्टुप् ।

भागवधेत्यादिना द्वाविंशतिगुणा नव जातमष्टानवत्यधि(क)शतम्; तदधिस्नगुणाश्रत्वारो जाता द्वादश, यथा { 'देई } । मौलक्यशतमेकरूपत्वादेकगुणमेतदेव । द्वादशिमरष्टनवत्यधि(क)शतस्य भागे लब्धं षोडश; शेषम्रपरि षद्,
अधश्र द्वादश । अनयोः षड्भिरपवर्ते क्रमादेको द्वो, यथा { दे है } । अङ्कद्वयेन
५२ (१) एकैकं गतसमयफलमायातीति तत्त्वम् ।।

अथ दितीयपत्रे प्रथमाङ्के "छेदनिन्ने"त्यादिना शताधो जाताश्रतुरुछेदास्त्रयो-द्श र्ैं है। दितीयाङ्के "छेदनिन्ने"त्यादिना पश्चिवंशतिस्त्रिच्छेदा, यथा रिंहे। पश्चिवंशत्या गुणितास्त्रयोदश जाता पश्चिवंशत्यिधि(क)त्रिशतीः तदधिस्तिगुणा-श्रत्वारो जाता द्वादश, यथा रिंहें। अत्र दिशतीपत्रे ततो गुणनाफलिम-श्र त्यादिना स्वरूपेण दिगुणा पश्चिवंशत्यिधि(क)त्रिशती जाता षदशती पश्चाशत् च, यथा ६५०। अस्या एकच्छेदगुणद्वादशभागे लब्धं चतुःपश्चाशतः शेष-ग्रुपरिद्वी, अधश्च द्वादशः अनयोरधीपवर्ते क्रमादेकः षद्, यथा रिंहे।।

अथ तृतीयपत्रे प्रथमाङ्के "छेदनिन्ने"त्यादिना श्वताधश्चतुरुछेदाः सप्तद्य । द्वितीयाङ्के "छेदनिन्ने"त्यादिना त्रिच्छेदा एकोनिर्विश्वतिः । एतद्वुणाः सप्तदश्च । जाता त्रयोविश्वत्यधि(क)त्रिश्वती, तद्धिस्त्रगुणाश्चत्वारो जाता द्वादश्च { कृष्ट्वे । अत्र पत्रे त्रिश्वतीतिस्वरूपेण त्रिगुणा त्रिश्वती त्रयोविश्वतिर्जाता ( एकोनसप्तत्य- धिका नवशती ) । अस्या एकच्छेदगुणद्वादशिभागे लब्धमशीतिः; शेषग्रपरि नव, अधश्च द्वादशः अनयोस्त्रिभिरपवर्ते क्रमात् त्रयश्चत्वारः, यथा { कृष्टे ।।

अथ चतुर्थपत्रे प्रथमाङ्के श्वताधः "छेदनिन्ने"त्यादिना जाताश्रतुरुछेदा एकविंर॰ श्वतिः । द्वितीयाङ्के त्रिन्छेदा सप्ततिंशत् । एतया गुणिता एकविंशतिर्जाता सप्तश्वती सप्तसत्यिधि(का), तदधिस्तिगुणाश्रत्वारो जाता द्वाद्श, यथा { ँ ँ । ।
अत्र पत्रे चतुःशतीतिखरूपेण चतुर्गुणा सप्तश्चादिर्जाता एकतिंशत् श्वतान्यष्टाधिकानि। एषामेकच्छेदगुणद्वादशिमभीगे लब्धं द्विशती एकोनषष्टिश्च { २५० } ॥
एषां चतुर्थपत्राश्रितगतसमयफलानां क्रमात्, यथा { भूष्विक्षे

पराङ्क एकगुणः स एव। ततः पश्चविंशत्यधि(क)त्रिशतमध्ये नवनवतिक्षेपे जाता चतुर्विशत्यिष(क)चतुःशती षद्छेदा, यथा ( ४२६) । ततस्तृतीयाङ्का-धःस्यचतुष्कच्छेदसः पद्भच्छेदसः चार्घापवर्ते विनिमये च यथा { "द्वा व द्वा व द्व व द्वा व द्व व द्वा व द्व व द्वा व द्व व द्वा व द्व व द्वा व द् प्रथमाङ्क ऊर्ध्वं द्विगुणो जाता अष्टाचत्वारिंशद्धिकाष्ट्यती, द्विगुणाः पद जाता द्वादश, यथा { " १६ । पराङ्क उपरि त्रिगुणो जाता नवशती एकोनसप्तिश्व, ५ त्रिगुणाश्रत्वारो जाता द्वादश, यथा { भी । अस्य मध्ये प्रदायादिक्षेपे जाता अष्टादशशती सप्तदश च द्वादशच्छेदाः, यथा { ' दे १ है । अथ चतुर्थोङ्कस्य एक-च्छेदस्य द्वादशच्छेदस्य विपर्यये यथा { ंँ दे हैं है } । पूर्वाङ्क एकगुणः स एव । पराङ्क उपरि द्वादशगुणो जाता एकत्रिंशत्श(च्छ)ती अष्टौ च, द्वादशगुण एकोऽपि स एव, यथा ( ३९६६) । अस्य मध्ये प्राद्यादक्षेपे जाता एकोनपञ्चाशत- १० श्च (च्छ)ती पश्चविंशतिश्च द्वादशच्छेदा, यथा (४९३५)। एतद् गृतसमयफलैक्यम्। तसिन् भाज्ये पत्रचतुष्टये क्रमात् एकद्विशतादिगुणा मासवृद्धिर्थथा (है विशेष्ट्री है) है। चतुर्थ''च्छेदनिव्ने''त्यादिना सवर्णितेषु क्रमात् यथा (१०३०१३) वितुर्थे भागा-जुबन्धो नास्ति। "अंशच्छेदा"वित्यादिना चतुर्णां मीलने जातं सप्तत्यधि(क)श्चतं चतुइछेदम्। एतत् मासबृद्ध्यैक्यम्। अस्य भागदायित्वात् छेदांशविपर्यासे उपरि १५ (चत्वारः, अधः) सप्तत्यधि(क)शतम् , यथा ( 🐇 )। ततो भाज्यस्य प्रागुक्तस्य छेदा द्वादश । ततः कुलिशापवर्ते चतुर्णा द्वादशकस्य (च) चतुर्भिरपवर्ते एकस्रयः, यथा { फेंक्टिके सङ्गणना-भागवधेत्यादिना उपर्येकगुणे तदेव । अधश्र त्रिगुणं सप्तत्यधि(क)शतं जाता पश्चशती दशोत्तरा। अनया एकोनपश्चाशदादेभीने लब्धं नव मासाः। शेषम्रुपरि पश्चत्रिंशद्धि(क)त्रिशती, अधः पश्चशती दश २० च। अनयोः पश्चिमिरपवर्ते उपरि सप्तषष्टिः, अधश्च द्यिध(क)शतम्, यथा { र्ःः } । एवं ''गतसमये"त्यादिगतकाल इत्यायातम् । अथ मासलाभैक्यभावे सप्तत्यधि(क)शते गुणे जाता सप्तदश सहस्राः, यथा १७००० । चतुरुछे-दित्वात् द्रविणयुतिः शतसहस्रमेकच्छेदित्वाच्छेदांशविपर्यये उपर्येकः, अधः सहस्रम् । एकगुणाः सप्तदश सहस्रास्त एव । चतुर्गुण एकः सहस्रो जाता चतुः- २५ सहस्री । अनया द्रविणयुत्या सप्तदशसहस्राणां भागे लब्धं सपादाश्रत्वारः, यथा { } । एतत् शतफलं दशगुणं जाता साधिद्विचत्वारिंशत् , मूले सहस्रधन-त्वात्, यथा (र्ः )। ''छेदनिन्ने"त्यादिना जाता पश्चाज्ञीतिर्द्विच्छेदा, यथा (६५) । गुणनाफलमिति न्यायात् नव मासा द्विरुत्तरश्चतसप्तपष्टि(ः)। "छेदनिन्ने"-

१ उपजातिः । १२ गणित॰

त्यादिना पश्चाशीत्यधि(क)नवश्चती द्यधि(क)शतच्छेदा गुणिता जाताह्यशीति-सहस्राः सप्तश्चती पश्चित्रंशितश्च । द्विच्छेदगुणद्यधि(क)श्चतेन जातचतुरुत्तर-द्विशितकेन भागे लब्धं दशाधि(क)चतुःशती । शेषस्पिर पश्चाशीतिः, अधश्च चतुरुत्तरद्विशती । अनयोः सप्तदशिभरपवर्ते उपरि पश्च, अधश्च द्वादश, यथा ५ १९६३ । एतन्नवमासेः समप्रव्याजं भवति । अस्य च संवादनाय एकोनपश्चाशत्-पश्चित्रंशतेर्गतसमयफलैक्यरूपायाः प्रायदृष्टद्वादश्च्छेदैर्भागे लब्धं दशाधि(क)-चतुःशती, द्वादशानां च पश्च भागाः, यथा १९६३ । एतद् व्याजं गृहीत्वा धनी तिद्दनप्रभृति एकपत्रं करोति ॥ एकपत्रीकरणं समाप्तम् ॥

अथ विभिन्नग्राहकप्रदत्तविषमकालधनखण्डानां समीकरणाय करणस्त्रं

१० वृत्तमाह—

व्यस्तांशहारैः पृथगेकरूप-लाभैविमिश्रस्रसमाहतैश्च। स्वकीययोगेन हतैभैवन्ति प्रयुक्तराशेः खळु खण्डकानि॥

१५ व्याख्या-अत्रैक एकखण्डे कालसङ्ख्याद्वयं प्रमाणराशिः फलधनं चेति चतु-ष्ट्यं अंशहारशब्देनोक्तम् । तत् प्रत्युत्पन्नरीत्या विपर्ययगुणैरंशहारैः पृथग् व्यवस्थितेरेकरूपलाभैः-जातेकद्रम्मव्याजैर्मिश्रधनसमाहतेश्च स्वकीययोगहतैः-विन्यस्तसवर्णितशतादिधनयोगहतैः प्रयुक्तराशेः-प्रदत्तधनराशेः खलु खण्ड-कानि विषमव्याजपरिहृत्या समव्याजानि भवन्तीति सम्बन्धः ॥

२० अत्रोदाहरणमाह—

24

शतद्वयं यद् दशभिविंहीनं १९०
खण्डेस्त्रिभिगोणितिक ! प्रयुक्तम् ।
त्रिके द्विके चाथ शते चतुष्के
मासैगीतिद्वित्रिचतुर्भिरेषाम् ॥
फलानि दष्टानि समानि शीवं
पृथक्त्रमाणं खलु खण्डकानाम् ॥ १२५॥

न्यासः-{ ्रें। १००० १००० १००० भिश्रधनं १९०। अथ प्रत्युत्पन्नविधिः, परं व्यस्तांशहारिणी। तथाहि शतेन-प्रमाणधनेनाधस्तनेन उपर्यक्को मास एको गुर्णितो जातं शतम्। तथा ऊर्ध्वाङ्केन त्रिमासलक्षणेन शताधःफलधनं द्वौ गुणिता-

१–२ उपजातिः । ३ उपेन्द्रवज्रा ।

(१तौ) जाताः षद् । एतेन प्रमाणधनेन कालगुणनं कालेन च फलधनगुणनम् । ऊर्ध्वाधोरीत्या च यद् गुणनं स व्यस्तविधिरत्र ज्ञेयः। द्विखण्डे शतेन एको मासो गुणितो जातं शतम्, ऊर्ध्वद्विकेन त्रिकगुणिते जाताः पट्, यथा ( ° ६)। त्रिखण्डे शतेनैको गुणितो जातं शतम् । ऊर्ध्वचतुष्केनाधश्रतुष्को गुणितो जाताः षोडश । एतेन एकैकरूपं प्रति व्याजे मासद्विकादिति रूपकविंशोपाः षडादयो दर्शिताः। ' "व्यक्तांश्रहारे"रित्यादि रूपलाभैरिति यावत् सिद्धम् । अथैषां खयुतिर्यथा-आद्यखण्डद्वये समयपद्भच्छेदत्वात् शतमध्ये शतक्षेपे जाता पर्छेदा द्विशती, यथा { " दे } । तु(त्रि)खण्डेन सह षद्षोडशकयोरधीपवर्ते जातत्रिअ(त्य)ष्टच्छेद-योर्विनिमये यथा ( ै दे ि दे दे ) । प्राच्याङ्के अष्टगुणा दिशती जाता पोडशशती । (षद्) क्षेपे जाता (अष्टचत्वा)रिंशच्छेदा । द्विस्थाने त्रिगुणं शतं पोडश च १० त्रि(त्रिः)जाता त्रिशती अष्टचत्वारिंशच्छेदा। समच्छेदत्वात् पोडशशतीमध्ये त्रि-शतीक्षेपे जाता एकोनविंशतिशती अष्टचत्वारिंशच्छेदा, यथा { ' ' १ १ । अयं स्वनिर्भागदायी राशिः।। अथ खण्डत्रयेऽपि शतं विमिश्रधनेन-नवत्यधि(क)शतेन गुणितं जाता एकोनविंशतिसहस्राः { '```१ '` ११ ' ११ । एतेन मिश्र-स्वसमाहतैश्वेति सिद्धम् । अमी च भाज्यराश्चयस्यः । ततो भागदायित्वात् १५ प्राग्राशेरेकोनविंशतिशत्या अष्टचत्वारिंशतश्च विपर्यये यथा ( किं है ) । तत्र प्रथमखण्डे यथा (१९९९)। कुलिशापवर्ते अष्टचत्वारिंगतः षड्भागेऽष्टौ षण्णां च षड्मागे एकः। एकोनविंशतिशत्या एकोनविंशतिशतमागे एकः। तथा एकोनविंशतिसहस्राणामेकोनविंशतिशतभागे दश, यथा  $\{\xi_i\}$ । ततः "सङ्ग-णनाफल"मित्यादिना अष्टगुणा दश जाता अशीतिः, एक(गुणा) एकच्छेदभक्ता २० च अशीतिरेव, यथा ८०। द्विखण्डेऽपि सद्दशप्रक्रियत्वादशीतिरेव, यथा ८०। अथ त्रिखण्डे यथा (''' ६६) । भागदायित्वादष्टचत्वारिंशता पोडशभिरपवर्ते त्रयः, षोडशानां षोडशभागे एकः । एकोनविंशतिशत्या एकोनविंशतिशतभागे एकः । एकोनविंशतिसहस्राणां प्राप्रीत्या दश । "सङ्गुणनाफल" मित्यादिना त्रिगुणा दश जाता त्रिंशत्। एकगुण(णा) एकच्छेदभक्ता सैव त्रिंशत्, यथा ३०। २५ एषां ( 👯 ) योगे नवत्यधि(क) शतं मिश्रधनम्, यथा ९०। एषां समवृद्धि-र्व्याजरूपा कथं जायत इत्याह-पश्चराशिकेन समा वृद्धयः। तथाहि न्यासः- { १००० ृः। इः । ''आनीय पक्षमपरं'मित्यादिना यथा रिक्कार्ं । अत्र छेदाभावान विपर्ययः। ततस्त्रगुणा अशीतिर्जाता चत्वारिंशदिध(क)द्विशती। इयं च द्विगुणा जाता चतुः शतान्यशीतिश्र । अस्य प्राक्पक्षे एकगुण(णेन) एकशतेन भागे लब्धं ३०

स्पाणि चत्वारः पश्च भागाश्च (चत्वारः) { हूँ } । एवं द्विखण्डेऽपि यथा { हूँ } । त्रिखण्डे पश्चराशिकेन यथा { क्ष्रें के । अत्रापि "आनीय पक्षमपर"मित्या-दिना यथा { क्ष्रें के । छेदा नात्रापि । ततश्चतुर्गुणा (त्रिंशत् जाता) विंशत्युत्तरं शतम् । एतदपि चतुर्गुणं चत्वारि शतान्यशीतिश्च । अस्याः प्राग्वच्छतेन भागे किल्धं स्पाणि चत्वारः पश्चभागाश्च चत्वारः, यथा { हूँ } । इति खण्डत्रयेऽपि समं व्याजमभूत् ॥

अथ एतदर्थसंवादकं लीलावत्युक्तं स्पष्टं खण्डकानयनाय करणसूत्रं वृत्त-म्रपद्वर्थते—

> अथ प्रमाणेर्गुणिताथ काला व्यतीतकालन्नफलोज्जृतास्ते । खयोगभक्ताथ विमिश्रनिन्नाः प्रयुक्तखण्डानि पृथग् भवन्ति ॥ १॥³

१ प्रेक्ष्यतामेकविंशं पृष्ठम् । २ 'ताः खकाला' इति लीलावतीपाठः । ३ उपेन्द्रवजा ।

## APPENDIX I

## EXAMPLES AND ANSWERS

Exs. 1-2, p. 3. Oh learned man! if you know (addition), say quickly what 7, 8, 9, 16, 93, 60, 76 and 50 when added (together would come to), and what number is arrived at when 27 and 21 are united with 32, 15 and 5 as well.

Ans. 319; and 100.

Exs. 3-4, p. 4. If you know subtraction, say soon the remainders obtained by subtracting from 1000, the above-mentioned numbers (i. e., 319 and 100 separately).

Ans. 681; and 900.

Exs. 5-8, p. 6. Oh ganaka (calculator)! if you know multiplication, say quickly what 21586 will be when multiplied by 96, 93685 by 32 and 98510 by 273, and the number got when 12987013 is multiplied by 77 so that it may represent the number of clear, resplendent and circular pearls forming an ornament for the neck of S'iva.

Ans. 2072256; 2997920; 26893230; and 1000000001.

Exs. 9-12, p. 7. If the laksana (subject of division) is learnt by you, say quickly what the numbers obtained (before) by multiplication will become when divided by their own multipliers.

Ans. 21586; 93685; 98510; and 12987013.

Exs. 13-25, p. 9. Tell (me) the squares of 1 to  $9^1$ , 12, 72, 93 and 163.

Ans. 1; 4; 9; 16; 25; 36; 49; 64; 81; 144; 5184; 8649; and 26569.

Exs. 26-39, p. 10. If you know the square-roots of the squares formerly obtained tell them along with that of 11819844.

Ans. 1; 2; 3; 4; 5; 6; 7; 8; 9; 12; 72; 93; 163; and 3438.

Exs. 40-51, p.13. Oh friend! after reflecting tell (me) the cubes of 1 to 93, 18, 73 and 317.

Ans. 1; 8; 27; 64; 125; 216; 343; 512; 729; 5832; 389017; and 31855013.

Exs. 52-63, p. 15. Oh proficient (individual)! if your study in operations is proper, tell the cube-roots of the cubes formerly got.

Ans. 1; 2; 3; 4; 5; 6; 7; 8; 9; 18; 73; and 317.

Ex. 64, p. 16. Quickly add (together) three and a half, six, nine less by one-fourth  $(9-\frac{1}{4})$ , and seven plus one-third  $(7+\frac{1}{3})$ .

Ans. 2512.

<sup>1</sup> Cf. Ganitasārasangraha p. 13 (v. 32).

<sup>2</sup> Ibid., p. 14 (v. 37).

<sup>3</sup> Ibid., p. 15 (v. 48).

<sup>4</sup> Ibid., p. 16 (v. 53).

<sup>13</sup> गणित०

- Exs. 65-66, p. 18. Oh learned man! tell (me) the remainder (i) after having subtracted one-sixth, one half and one-third from one dramma, and (ii) after removing one and a half, one minus one-fourth  $(1-\frac{1}{4})$ , and one plus one-eighth  $(1+\frac{1}{8})$  from six plus one-third  $(6+\frac{1}{3})$  drammas.

  Ans. 0; and  $2\frac{23}{24}$  drammas.
- Exs. 67-68, p. 20. Oh one with good intellect! tell me the product of three and a half  $(3\frac{1}{2})$  by nine plus one-third  $(9+\frac{1}{3})$ . If you know ganita, (say) what one-fourth will really be when multiplied by a half.

Ans.  $32\frac{2}{3}$ ; and  $\frac{1}{8}$ .

- Exs. 69-72, p. 21. Oh ganaka! If division is known (to you) methodically, tell quickly what becomes when ten plus one-fourth  $(10+\frac{1}{4})$  is divided by six plus one-third  $(6+\frac{1}{3})$ , eighty and a half by five less by one-third  $(5-\frac{1}{3})$ , a half by one-sixth, and one-fourth by three.

  Ans.  $1\frac{47}{76}$ ;  $17\frac{1}{4}$ ; 3; and  $\frac{1}{12}$ .
- Exs. 73-76, p. 23. Oh learned man! if you know  $p\bar{a}t\bar{\imath}$  (arithmetic), tell (me) quickly the squares of five less by one fourth  $(5-\frac{1}{4})$ , eight and a half, one-third and one half.

  Ans.  $22\frac{9}{16}$ ;  $72\frac{1}{4}$ ;  $\frac{1}{9}$ ; and  $\frac{1}{4}$ .
- Exs. 77-80, p. 24. Oh intelligent (one)! if fractional operations are known to you, tell (me) quickly the square-roots of the squares previously obtained.<sup>1</sup>

  Ans.  $4\frac{3}{4}$ ;  $8\frac{1}{2}$ ;  $\frac{1}{3}$  and  $\frac{1}{2}$ .
- Exs. 81-84, p. 25. Oh learned (one)! if you know  $p\bar{a}t\bar{t}$ , tell (me) the cubes of (i) nine plus one-fourth  $(9+\frac{1}{4})$ , (ii) six lessened by one-third  $(6-\frac{1}{3})$ , (iii) one-sixth, and (iv) one-third.
- Ans.  $791\frac{29}{64}$ ;  $181\frac{26}{27}$ ;  $\frac{1}{216}$ ; and  $\frac{1}{27}$ .

  Exs. 85-88, p. 27. Oh friend! if you have great intelligence in the extraction of cube-root, tell me the cube-roots of the previous cubes. Ans.  $9\frac{1}{4}$ ;  $5\frac{2}{3}$ ;  $\frac{1}{6}$ ; and  $\frac{1}{3}$ .
- Exs. 89-94, p. 30. If you have (acquired) proficiency in *kalāsavarņa*, express  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{3}$ ,  $\frac{1}{4}$ ,  $\frac{1}{6}$ ,  $\frac{1}{5}$  and  $\frac{1}{7}$  as having the same denominator.

  Ans.  $\frac{210}{420}$ ;  $\frac{140}{420}$ ;  $\frac{105}{420}$ ;  $\frac{70}{420}$ ;  $\frac{84}{420}$ ; and  $\frac{60}{420}$ .
- Ex. 95, p. 34. Oh friend! if you have exerted yourself in ganita, tell me the sum of ten plus one fourth (10+1/4), one and a half and two plus one-third (2+1/3).
  Ans. 141/3.

<sup>1</sup> Cf. Gaņitasārasangraha p. 27 (v. 17).

<sup>2</sup> Ibid., p. 28 (v. 21).

Ex. 96, p. 35. Tell me (the result) after reducing one and one-fourth plus its half together with one-third of its sum and one-sixth of that (last sum) when united with one-third, its one-sixth and one-fourth of its (sum).

> This means: Simplify:- $1\frac{1}{4} + \frac{1}{2}$  of  $1\frac{1}{4} + \frac{1}{3}$  of  $(1\frac{1}{4} + \frac{1}{2})$  of  $1\frac{1}{4}$  $+\frac{1}{6}$  of  $\{ I_{\frac{1}{4}}^{\frac{1}{2}} + \frac{1}{2} \text{ of } I_{\frac{1}{4}}^{\frac{1}{4}} + \frac{1}{3} \text{ of } (I_{\frac{1}{4}}^{\frac{1}{4}} + \frac{1}{2} \text{ of } I_{\frac{1}{4}}^{\frac{1}{4}}) \}$  $+\frac{1}{3}+\frac{1}{6}$  of  $\frac{1}{3}+\frac{1}{4}$  of  $(\frac{1}{3}+\frac{1}{6})$

Exs. 97-98, p. 37. Oh friend! if you know bhāgāpavāhana tell me (the result after reduction) when the numbers previously spoken (in exs. 95 and 96) are diminished by their (fractional) parts, i. e. to say simplify:-

(i)  $(10-\frac{1}{4})+(1-\frac{1}{2})+(2-\frac{1}{3});$ and (ii)  $(1-\frac{1}{4})-\frac{1}{2}$  of  $(1-\frac{1}{4})$  $-\frac{1}{3} \text{ of } \left\{ \left(1 - \frac{1}{4}\right) - \frac{1}{2}\left(1 - \frac{1}{4}\right) \right\} \\ -\frac{1}{6} \text{ of } \left[ \left(1 - \frac{1}{4}\right) - \frac{1}{2} \text{ of } \left(1 - \frac{1}{4}\right) - \frac{1}{3} \text{ of } \left\{ \left(1 - \frac{1}{4}\right) - \frac{1}{2} \text{ of } \left(1 - \frac{1}{4}\right) \right\} \right]$ Ans. 1111; and  $\frac{5}{12}(\frac{5}{24}+\frac{5}{24})$ .

Ex. 99, p. 39. Oh friend! if you know (vallisavarna) tell (me) soon the sum of 2 drammas, 5 paṇas and one kākinī less by one kapardikā together with one-fourth of itself i. e. 3 kapardikā.

Ans.  $2\frac{335}{1024}$  drammas i. e. to say 2 drammas, 5 panas and 183 kapardikās.

Ex. 100, p. 41. After reflecting, tell (me) the measure of that post of which one half is immersed in water, one-twelfth in mud, one-sixth in sand and of which one and a half hastas are seen.1

Ans. 6 hastas.

Ex. 101, p. 42. Out of (the total number) of elephants, one half together with its one-third fled to a summit of a mountain, one-sixth accompanied with its one-seventh drinks water at the river, one-eighth and its one-ninth play in a lotus-plant, and a lord of the elephants followed by 3 female elephants plays in the multitude of lotuses; (so) what must be the strength of the herd (of elephants)?

Ans. 1008.

Ex. 102, p. 44. One half of the herd of intoxicated lordly elephants has commenced to play somewhere. One-third of the remainder has run away in caves making noise on account of the fear of a lion. One-fourth of the (remaining) remainder removes the scratching (sensation) of cheeks. One-fifth of the remainder has entered (a river) to drink water, and sixty elephants are seen. Oh friend! tell (me their total number).

Ans. 300.

Em. 103, p. 45. One half (of swans), two-thirds of the remaining, threefourths of the (then) remaining and four-fifths of the (then) remaining went away after flying somewhere, and another triad of swans is seen keeping a company. Oh intellegent (individual)! tell (me) as to how many swans were in that group.

Ans. 360.

Ex. 104, p. 46. One-fifth of the swarm of unsteady and large black bees went to a mango-tree, one-eighth to a lotus, their difference (vivara) i. e.,  $\frac{1}{5} - \frac{1}{8} \left( = \frac{3}{40} \right)$  multiplied by two, plus its half (i. e.  $\frac{9}{40}$ ) remained on a kunda (flower), six times half of the difference between those bees which stayed on the kunda (flower) and those on the mango-tree, together with its one-third2 multiplied by three3 and lessened by its one-third (i. e. by  $\frac{1}{3} \times \frac{72}{240}$ ) resorted to a  $j\bar{a}t\bar{\imath}$  creeper, and a decuple of bees is seen seated on a blossom of a tilaka tree. Oh clever (individual)! if you know (vis'leşajāti), tell me quickly the number of the swarm of bees.4

Ans. 40.

Ex. 105, p. 49. If the (number equal to the) square-root of the collection of leaves of blue-petalled lotuses used as an ornament for ears by a woman having beautiful eye-brows, fell on a bed on it being struck during the sport with (her) lover, and if two-thirds of the remaining as well as the square-root of the (then) remaining fell on the ground, and if a pair of leaves were seen, say how many leaves that blue lotus had.

Ans. 16.

Ex. 106, p. 50. Three times the square-root of the group of parrots went to fields of rice, after having flown. One-tenth of the remaining resorted to mango trees full of fruits. Three times the square-root of what then remained fell (a victim) to the snare of a hunter and thus became subject to adversity. Oh learned (man)! if you know (s'esamūlajāti), then let the number of that group of parrots be now told.

Ans. 25.

Ex. 107, p. 51. One-third of the herd of deer along with its one-third fled owing to fear from a tiger. The square-root of the total number longing for singing, bereft of mouthfuls and having the eyes

<sup>1</sup> This difference is equal to  $\frac{9}{40} - \frac{1}{5}$  i. e.  $\frac{1}{40}$ 

<sup>2</sup> This comes to  $\frac{24}{240}$ .

<sup>3</sup> This comes to  $\frac{72}{240}$ .

<sup>4</sup> Cf. Ganitasārasangraha p. 49 (v. 23-27).

closed, stayed. Two female deer having unsteady eyes and separated from the herd were seen wandering in a forest. If you know the process of gapita, tell (me) soon the strength of the herd.

Ans. 9.

Ex. 108, p. 52 Five-fifths of the herd of monkeys together with the square-root (of their total number) have their minds attached to the swinging of branches of a panasa tree. Ten monkeys desiring the fruit are seen (engaged in) duel, Oh ganaka! tell (me) quickly the strength of the herd.

Ans. 36.

Ex. 109, p. 53. Oh good calculator (suganaka)! one-eighth of the herd of hogs is sporting in mud in a small pool. Oh friend! one and a half times the square-root (of the total number) really dig musta (grass). A female hog with seven young ones is seen as separated from her herd and seeking it all around. If you really know pātī, tell (me) quickly as to how many hogs constitute that herd.

Ans. 16.

Ex. 110, p. 55. One elephant remained at the post. One-sixth of the remainder remained (engaged) in sport in a lake. One-fifth of what remained (then) grazes sprouts of s'allakī on the slope of a mountain. One-fourth of the (then) remainder along with the square-root of the total number is seen terrified by the roaring of a Tell (me) the Another elephant follows six elephants. strength as to how many elephants (these) were.

Ans. 25.

Ex. 111, p. 56. A pair of bees made tawny by pollen, is seen on a white lotus. One half of the remainder along with one-seventh of it (i. e. of the swarm ) went to a temple of a lordly elephant. A square-root of that swarm went humming to navamallika, and a couple of bees is seen. Brother! tell (me) the (strength of the) swarm of bees.

Ans. 16.

Ex. 112, p. 57. A certain wealthy man gave to a Dvija one-fourth (of a dramma), then one-third of the remainder, (again) one-fourth of what then remained, (again) the square-root of the sum-total and (then) one-half and (thus) became penny-less. So how much wealth had he?

Ans. 64 (drammas).

Ex. 113, p. 58. The tenth part of a pillar multiplied by its seventh part (is hidden). Half of that (pillar) is seen to-day. Tell (me) quickly, oh friend! the correct measure of the post.1

Ans. 35 (hastas).

Ex. 114, p. 59. A portion equal to what is obtained by multipling fivetwenty-fifths of a bamboo with three-fiftieths is seen by me. Having reflected upon  $\frac{13}{25}$ , oh  $\bar{a}rya$ ! tell me quickly the measure of the bamboo1.

Ans. 40 (hastas).

Ex. 115, p. 60. (The number equal to) 18 times the square-root of oneeighth of the herd of elephants resembling a cloud (surcharged) with water and having their temples moist on account of the flow of rut trickling (therefrom), wanders on the top of a mountain. Other 18 (elephants) are seen as fear-stricken on hearing the roaring of a young one of a lion. Oh ganitavid! if you have taken pains in this connection, count as to what the number of elephants is.

Ans. 72.

Ex. 116, p. 61. Nine times the square-root of two-thirds of the herd of swans went to the sky. Six times the square-root of three-fifths of the remainder perished. And oh friend! three times eight swans are seen. (Tell me) how many they were (in) all.

Ans. 150.

- Ex. 117, p. 63. The square of the three-fifth part of peacocks lessened by six is playing inside a mountain. But six are seen as having gone inside a forest. Tell (me) quickly the strength of their herd. Ans. 15.
- Ex. 118, p. 64. Thrice the eighth part of the herd (of viskas) is halved and then diminished by 16 viskas. (The number equal to that remainder) multiplied by itself is playing in the interior of a mountain, and four times (that sixteen) are wandering in a forest. (Tell me the total number of the viskas). Ans. 128.
- Ex. 119, p. 66. Oh friend! if you know pātī, tell me what that number is, which when multiplied by 5, then increased by 9, then reduced to square-root, then decreased by 2, then squared, and then lessened by 1, and then divided by 8, oh ganaka! certainly comes to 3. Ans. 8.
- Ex. 120, p. 67. Oh young woman with unsteady eyes! if you indeed know the correct vilomakriyā (operation of inversion) tell (me) that number which when multiplied by 3, increased by three-fourths of it, divided by 7, lessened by one-third of it, multiplied by itself, lessened by 52, reduced to square-root, increased by 8 and divided by 10 comes to 2. Ans. 28.

<sup>1</sup> This means solving the equation:  $\frac{5x}{25} \times \frac{3x}{50} + \frac{13x}{25} = x$ .

Ex. 121, p. 68. If one and a half palas of musk can be obtained for twelve and one-fourth drammas, then for what can we obtain seven and one-third palas?1

Ans. 59 drammas, 14 panas and 17% kapardikās.

Ex. 122, p. 69. Oh learned individual! if you know trairās'ika, let it be said as to how many palas of camphor can be had for 100 drammas when 1½ palas of camphor can be had for 16½ drammas—the camphor which vies with the beauty of the split of the tusks of a lordly elephant and to which a swarm of bees is called (attracted) by (its) odour.

Ans. 9 palas, 1 dhataka, and 1135 vallas.

Ex. 123, p. 70. When the amount in futurity on 100 is 6, tell, oh friend! what is the amount in a total of 1000? [This comes to saying: Oh friend! tell (me) what 1000 will yield when 106 vield 6?]

Ans.  $56\frac{32}{53}$ .

- Ex. 124, p. 70. Oh ganaka! if 11 dhatakas of kunkuma are obtained for 51 panas, how much will 11 palas cost? Ans. 4 drammas, 10 paņas, 2 kākiņīs and 13½ kapardakas.
- Ex. 125, p. 71. Oh friend! if  $2\frac{1}{2}$  mānikās are obtained for 8 minus  $\frac{1}{8}$  (8  $\frac{1}{8}$ ) panas, say for what  $100\frac{1}{3}$   $m\bar{a}nik\bar{a}s$  can be had. Ans. 19 drammas, 12 panas, and 4 kapardakas.
- Ex. 126, p. 71. Oh learned man! if  $2\frac{1}{4}$  mānīs of corn can be had for  $6\frac{1}{3}$ drammas, tell me quickly what can be had for 80½ drammas, in case your intellect in sankhyā-s'āstra (the science of numbers) is developed. Ans. 28 mānikās and 2\frac{15}{38} hārikās.

Ex. 127, p. 72. Oh one with good intelligence! if a certain lord of elephants having a series of bees roaming about his cheeks starts to go, on remembering the sport with a female elephant of Vindhya and goes one-third of one half (i. e. 1/6) yojana in 11/2 days (lit. two less by half), then within how many days can he go 70 yojanas?

Ans. 1 year and 9 months.

Ex. 128, p. 73. If a serpent having a body three and a half hands (in length) goes in a hole one and a half angulas in one-third of a ghati, oh garaka! say quickly in what time it will enter it.

Ans. 18 ghatikās and 40 palas.

Ex. 129, p. 73. If one gadyānaka of gold along with one dharana of it is really obtained for 141 drammas, oh friend! how much gold can be had for ninety minus one-third (90- $\frac{1}{3}$ ) drammas? Ans. 9 gadyānakas, 4 nispāvas and 2½ yavas.

Ex. 130, p. 74. What is the number of necklaces each containing 6 setikās that can be formed out of 16 necklaces each containing 8 setikās? Oh friend! tell (me that) definitely.

Ans. 211.

Ex. 131, p. 74. How much gold of 11 varnikas can be obtained by giving ninety gadyāṇakas of gold of 16 varnikas?1

Ans. 13010 gadyānakas.

Eas. 132-135, p. 75. What is the interest of 76 in a year at the rate of 5 per cent per month? Oh learned man! if you know the operation of  $pa \tilde{n} car \tilde{a} s' i k \tilde{a}$  (the rule of five), tell me time, rate and principal from two of them.

Ans.  $45\frac{3}{5}$ ; 12 months; 5%; and 100;

- Ex. 136, p. 76. If  $2\frac{1}{2}$  is the interest of  $100\frac{1}{2}$  in  $\frac{1}{3}$  month, say what the interest of twenty minus one-fourth  $(20-\frac{1}{4})$  in  $8\frac{1}{4}$  months will be? Ans. 12 1772.
- Ex. 137, p. 77. Oh learned man! if 3 workers get 20 panas (by working) for two days, tell me what 8 men will get (by working) for five days. Ans. 1331 panas.
- En. 138, p. 78. If 8 mānikās of s'āli (rice) are carried to one yojana for 6 panas as wages, oh learned man! tell me the wages for (taking) 63 mānikās to 18 kros'as (literally six multiplied by three).2 Ans. 2125 panas.
- Ex. 139, p. 78. If a kambala having two for its breadth and eight for its length costs ten, let (me) be told what two others having three (for breadth) and nine for length will cost?

Ans. 334.

- Ex. 140, p. 79. If a s'ilā (stone) having 9, 5 and 1 hastikā (respectively) for its length, breadth and thickness costs 8, say for what will be got 2 stones each of which has for its length, breadth and thickness 10, 7 and 2 hastikās.
- Ex. 141, p. 79. If 30 pattas, (each of which is) 12 angulas in thickness, 16 (lit. 42) angulas in width and 14 hastas in length cost 100, oh friend! tell me what 14 pattas having their breadth, length and thickness each lessened by 4 cost?

Ans.  $16\frac{2}{3}$  (drammas).

Ex. 142, p. 80. If 8 drammas are to be paid as wages to cart-drivers for bringing back the pattas which have their measures as stated

<sup>1</sup> Cf. Ganitasārasaigraha p. 60 (v. 18).

<sup>2</sup> Ibid., p. 63 (v. 36).

before, when they have gone to one gavyūti, tell (me) what wages will have to be paid in the case of other pattas which are as stated later and whose measures are less by four than those (of the former), when they have gone to six gavyūtis.

Ans. 8 drammas.

- Ex. 143, p. 80. If 16 mangoes are indeed obtainable for one pana, and a hundred pomegranates for 3 panas, oh ganaka! tell me how many pomegranate-fruits can be had by exchanging them with 12 mangoes.

  Ans. 25.
- Ex. 144, p. 81. If two palas of aguru can be obtained for six, and one pala of musk for nine, let it be said as to how much musk can be had by (exchanging it) with seven palas of aguru.

Ans. 21 palas.

Ex. 145, p. 81. If a woman 16 years old get seventy, let it be said what another woman 20 years in age and having the same beauty and colour will get, in case you have exerted yourself in ganita.<sup>1</sup>

Ans. 56.

Ex. 146, p. 82. Oh friend! if three camels ten years old are obtained for 108, tell (me) soon what eight camels nine years old and having the same beauty and speed cost.<sup>2</sup>

Ans. 320.

Eas. 147-148, p. 83. Oh friend! at the rate of 5 per cent per month the sum of interest and principal (i. e. amount) is found (in a year) to be 96 (lit. hundred less by four). What is the principal and what is the interest?<sup>3</sup>

Ans. 60; and 36.

Eas. 149-153, p. 83. The fruit of 100 in a month was, oh learned man! 5 (as interest), 1 for futurity (bhāvyaka), ½ dramma for profession (vrtti) and likewise ½ for the scribe (lekhaka). In 12 months the mixed amount was 905. Tell, oh friend! if you have proficiency in mis'rakavyavhrti (the treatment of mixed quantities), what were the principal etc.?"

Ans. mūladhana 500; kalāntara 300; bhāvyaka 60; vṛtti 30; and lekhaka 15.

Ex. 154, p. 85. If hundred drammas become 5 (in interest) per month, tell (me) what the interest will be in 12 months?

Ans. 60.

<sup>1</sup> Cf. Ganitasārasangraha p. 63 (v. 40).

<sup>2</sup> Ibid., p. 63 (v. 39).

<sup>3</sup> Ibid., p. 63 (v. 41). 14 गणित०

Ex. 155, p. 85. If six drammas are the increase in two hundred per month, when will that sum be three times? Ans. 5 years, 6 months and 20 days.

Ex. 156, p. 86. If five panas are the increase in twenty panas in a couple of months, tell me in what time my wealth will be one and a half times as it is.

Ans. 4 months.

Exs. 157-158, pp. 86-87. Oh dhīra! one increasing by one time 100 were applied at the rate of 2, 3, 4 and 5 per cent per month respectively; months elapsed were respectively 7, 8, 6 and 12. If ekapatra (average) be made of these 4 things tell me, oh friend! what that average will be.

Ans. time= $9\frac{7}{20}$ ; and rate 4%.

Exs. 159-160, p. 87. Oh friend! make ekapatra of these very pramānas (amounts) with their phalas (rates of interest) increased by one fourth, and their months by one third.

Ans. time  $9\frac{67}{102}$  months; and rate  $4\frac{1}{4}\%$ .

Ex. 161, p. 91. Two hundred less by 10 were invested in three parts, oh gānitika! at the rates of interest 3, 2 and 4 per cent (respectively) per month. Interests obtained on these after 2, 3 and 4 months respectively were found to be the same. Tell quickly the values of the different parts.

Ans. 80, 80 and 30.

#### APPENDIX II

Tables of Measurements1 as recorded in Ganitatilaka

I Kaparda-vyavahāra2

20 varātakas (kapardikās³) = 1 kākinī⁴

= " paṇa 4 kākinīs

= ,, dramma<sup>s</sup> (purāṇa<sup>s</sup>). 16 panas

II Suvarņa - vyavahāra

 $= I nispava^8$ 6 yavas

= ,, dharana 8 nispāvas

= " gadyānaka.10 2 dharanas

### III Meya-vyavahāra

14 nispāvakas = I dhataka

= ,, pala. 10 dhatakas

IV Kaņamāna-vyavahāra

4 pādikās

= I mānaka

1 Weights and measures used in ancient times in India have been discussed by Durgashankar K. Shastri in his Gujarātī article "हिंदुस्ताननां जूनां तोल अने माप" published in "The Report and essays of the sixth Gujarātī Sāhitya-pariṣad" (pp. 53-70) in 1923.

Some of the tables pertaining to weights and coins are given in "The coins and weights in ancient India" published in "The Indian Historical Quarterly" vol. VII, No. 4, pp. 689-702, December 1931.

- 2 Compare Līlāvatī v. 2. There we find as additional information the fact that  $16 \ drammas = 1 \ niska$ .
- 3 See p. 39. On p. 71 we have the word kapardaka. The corresponding word in Gujarātī is kodī.
- 4 The corresponding word in Gujarātī is khānkhaṇī (खांखणी). It is also known as bodī.
  - 5 Compare the Greek word drachme and the Gujarātī dāma.

6 See p. 39.

7 In Prameyaratnamañjūṣā ( p. 226a ), the commentary on Jambūdvīpaprajnapti (sūtra 54) we find the following remark:-

"चत्वारि मधुरतृणफलान्येकः श्वेतसर्षपः, षोडश श्वेतसर्षपा एकं धान्यमाषफलम्, दे धान्यमाषफले एका गुआ, पञ्च गुआ एकः कर्ममाषकः, घोडश कर्ममाषकाः एक सुवर्ण इति, एतादशैरप्टभिः सुवर्णेः काकिणीरतं निष्पद्यते"

8 Simhatilaka explains this as "suvarnavalla". Vide p. 2.

9 In Gujarātī this is called gadiyāņo.

10 Compare Līlāvatī v. 3 where it is said: 2 yavas = 1 guñjā; and 3 guñjas =1 valla.

= I setikā 4 mānakas<sup>1</sup> = ,,  $h\bar{a}r\bar{\imath}^2$ . 10 setikās

### V Ksetra-vyavahāra

6 yavas (without tusa) = 1 angulas

= " hasta<sup>4</sup>, hastikā<sup>5</sup> or pāni 24 angulas = " daņda or daņdaka

4 pānis = ,, rajju 20 dandakas

2 rajjus (samāsri) = "nivartana<sup>6</sup> = ,, kros'a

2000 dandas = "yojana. 4 kros'as

### VI Kāla-vyavahāra

= I vinādī 60 prāņas

= ,, ghaṭikā or ghatī " vinādīs

= ,, ahorātra = ,, māsa ,, ghaṭīkās

30 ahorātras

= ,, samvatsara8. 12 māsas

These tables may be compared with those given in the introduction on pp. XXXVII to XL. For further comparison, I may give here some of the tables from old works.

To begin with, in the S'atapatha Brāhmana (c. 2000 B.C.) minute divisions of time are noted. They may be represented as under:-

15 prānas<sup>9</sup> = I idānī " idānīs = " itarhi " itarhis = " ksipra = ,, muhūrta. " ksipras

<sup>1</sup> Mānikā and mānī are used on p. 78.

<sup>2 400</sup> hārikās go by the very name. So says Simhatilaka on p. 2.

<sup>3</sup> In Līlāvatī (v. 5) we have: 8 yavodaras = 1 angula; and 10 dandas =

<sup>4</sup> As regards hasta and its varieties, the reader may refer to "Inductive Metrology" or "The recovery of Ancient measurements from the monuments" (pp. 125-130) by W. M. Flinders Petrie.

<sup>5</sup> See p. 79. On p. 73 we have the word kara.

<sup>6</sup> See Upāsakadas'ānga where its Prākrit equivalent niyattaņa occurs. See Dr. Hærnle's edn. (Biblotheca Indica, pp. 14 and 80).

<sup>7</sup> The word gavyūti occurs on p. 80.

<sup>8</sup> In this connection Simhatilaka mentions pravālaka. Vide p. 3.

<sup>9</sup> The prana here referred to, is approximately equal to 17 second.

30 muhūrtas = 1 divasa1.

In Lalitavistara (p. 168)<sup>2</sup> linear measures, are noted; as under:—

7 paramānuraja = I renu ,, truți " renus = ,, vātāyanaraja ,, truțis = "s'as'araja " vātāyanarajas = ,, edakaraja "s'as'arajas " edakarajas = ,, goraja = " liksāraja " gorajas = ,, sarsapa " liksārajas = ,,  $yava^3$ ,, sarsapas = ,, anguliparvan4 ,, yavas = ,, vitasti 12 anguliparvans = ,, hasta 2 vitastis = ,, dhanusya 4 hastas = ,, kros'a 1000 dhanusyas = ,, yojana<sup>5</sup>. 4 kros'as

Kautilya's Arthas'āstra (II. 18. 17) furnishes us with weights and measures as under:—

10 dhānyamāṣas = 1 suvarņamāṣaka

 $5 g u \tilde{n} j \bar{a} s^6 = ,,$ 

16 suvarņamāsakas = "karsa or suvarņa

4 karsas = "pala

80 gaurasarṣapas = "rūpyamāṣaka

16 rūpyamāṣakas = "dharana

20 s'aiblyas = ,, ,,

" taṇḍulas = " vajradharaṇa.

In Abhidhānappadīpikā, some of the weights and measures are mentioned. The pertinent verses given on pp. 70-71 are as under:—

<sup>1</sup> Ārhatadars'anadīpikā (pp. 587-589) may be consulted.

<sup>2</sup> This page refers to R. Mitra's edition, Calcutta, 1877. Cf. Datta and Singh, l. c., p. 187.

<sup>3-4</sup> These are translated as 'breadth of barley' and 'breadth of finger' respectively by Datta and Singh, l. c., p. 187.

<sup>5</sup> From this it can be seen that a paramanu =  $1.3 \times 7^{-10}$  inches.

<sup>6 1</sup>n Gujarātī, this is called canothī.

"(चत्तारो वीहयो) गुंजा. (हे गुंजा) मासको. (भवे) ।
(हे) अक्ला. (मासका पंचाक्लानं) धरणं. (अट्ठकं) ॥ ४७९ ॥
सुवण्णो. (पंच धरणं) निक्खं. (त्वनित्थि पंच ते) ।
पादो. (भागे चतुत्थे थ) (धरणानि) पळं. (दस) ॥ ४८० ॥
तुळा (पळसतं चाथ) भारो. (वीसति ता तुळा) ।
(अथो) कहापणो, (नित्थि कथ्यते) करिसापणो. ॥ ४८१ ॥
कुडुबो, पसतो. (एको) पत्थो. (ते चतुरो सियुं) ।
आळहको. (चतुरो पत्था) दोणं. (वा चतुराळहकं) ॥ ४८२ ॥
माणिका. (चतुरो दोणा) खारि. (तथी चतुमाणिका) ।
(खारियो वीस) वाहो. (थ) (सिया) कुंभो. (दसम्मणं) ॥ ४८३ ॥
आळहको, (नित्थियं) तुंबो. पत्थो, (तु) नाळि. (नारियं) ।
वाहो, (तु) सकटो, (चेकादस दोणा तु) अम्मणं. ॥ ४८४ ॥"

One can easily proceed on these lines. So I shall simply mention a few more works wherein the topic of weights and measures is dealt with. They are: (1) Manusmṛti¹ (VIII, v. 131-138), (2) Bhaviṣyatpurāṇa², (3) Sus'ruta (cikitsāsthāṇa, adhyāya XXXI), (4) Caraka (kalpasthāṇa, adhyāya XII), (5) Amarakos'a (II; v. 938-943), (6-7) S'rīdharācārya's Pāṭīgaṇita and Tris'atī, (8) Gaṇitasārasaṅgraha (I, v. 25-45), (9) Abhidhānacintāmaṇi (III. v. 547-549)³ and (10) Pūrṇakalas'a's commentary on Dvyās'raya.⁴

<sup>1</sup> Yājňavalkyasmṛti and Nāradasmṛti, too, may be consulted.

<sup>2</sup> Padmapurāņa may be also referred to.

<sup>3 &</sup>quot;Positive sciences of the ancient Hindus" (pp. 80-84 and 148) by Dr. Brajendranath Seal may be consulted.

<sup>4</sup> See Bombay Sanskrit and Prakrit Series No. LXIX (p. 328) and No. LXXVI (pp. 381-386 etc.). These numbers represent Parts I and II respectively.

#### APPENDIX III1

Sanskrit words and their numerical significations

| अ                                     |       | अभ्र (गो.)                     | •        |
|---------------------------------------|-------|--------------------------------|----------|
| *अंहि (ग. ति. पृ.३९²)                 | १     | अमर (गो.)                      | ३३       |
| अक्ष                                  | Q     | अम्बक (ग. सा. सं.)             | 2        |
| आश्चि (ग. सा. सं. <sup>3</sup> )      | 2     | अम्बर (गो.; ग. सा. सं.)        | 0        |
| अस्तीहिणी (भा. प्रा. लि. मा. 4)       | ११    | अम्बुधि (ग. सा. सं.)           | ક        |
| अग (भा. प्रा. लि. मा.)                | 9     | अम्बुनिधि (भा. प्रा. लि. मा. ) | ક        |
| अग्नि (गो <sup>5</sup> .; ग. सा. सं.) | 3     | अम्भोधि (ग. सा. सं.)           | ८        |
| अघोष ( भा. प्रा. लि. मा. )            | १३    | अय ( भा. प्रा. लि. मा. )       | ध        |
| अङ्क (गो.; ग. सा. सं.)                | ९     | अयन ( भा. प्रा. लि. मा. )      | २        |
| अङ्क (गो.; ग. सा. सं.)                | દ્    | अरि (भा. प्रा. लि. मा. )       | E        |
| अङ्गलि (भा. प्रा. लि. मा.)            | १०    | *अर्क (गो; ग. ति. पृ. ६)       | १२       |
| अचल (गो.; ग. सा. सं.)                 | ७     | अर्णव                          | 8        |
| अतिजगती (भा. प्रा. लि. मा.)           | १३    | অৰ্থ                           | 3        |
| अतिधृति ( भा. प्रा. लि. मा. )         | १९    | अर्थ ( भा. प्रा. लि. मा. )     | فع       |
| अत्यष्टि (भा. प्रा. लि. मा.)          | १७    |                                | રક       |
| अत्रि (भा. प्रा. लि. मा.)             | 9     | अवतार (भा. प्रा. लि. मा. )     | १०       |
| अद्भि (गो.; ग. सा. सं.)               | ૭     | अश्व (गो.; ग. सा. सं.)         | Ø        |
| अनन्त (ग. सा. सं.)                    | 0     | अश्व (गो.)                     | ?        |
| अनल (ग. सा. सं.)                      | 3     | अश्विन (भा. प्रा. लि. मा.)     | ३        |
| अनीक (ग. सा. सं.)                     | ક     | अश्विन् (ग. सा. सं.)           | 0        |
| अनुत्तर ( भा. प्रा. लि. मा. )         | ų     | अष्टि (गो.)                    | १६       |
| अनुष्टुभू (भा. प्रा. लि. मा.)         | 6     | अहुन् (भा. प्रा. लि. मा.)      | १५       |
| *अन्तरिश (गो.; ग. सा. सं; ग.ति.पु.    | १९) ० | अहि (गो.)                      | 4        |
| अञ्ज ( भा. प्रा. लि. मा.)             | १     | आ                              |          |
| *अडिध (गो.; ग. सा. सं; ग. ति. पृ. प   | 8 (01 | आकाश (ग. सा. सं.)              | 0        |
| अब्रह्म (भा. प्रा. लि. मा.)           | १८    | आदि (भा. प्रा. लि. मा.)        | <b>१</b> |

<sup>1</sup> In this Appendix referred to in the introduction on p. XXIII, are given words collected from various sources, the names of all of which, I regret, I cannot mention now, as they have not been so noted. I have, however, tried to find out words which occur in Golādhyāya and in Ganitasārasangraha, and then in order to find out the remaining words I have referred to Bhāratīya prācīna lipimālā. Side by side I have taken note of words found for the first time in Ganitatilaka and have marked them with an asterisk.

- 2 ग. ति. stands for Ganitatilaka and q. for 'page'.
- 3 This is the abbreviation here used for Ganitasārasa ngraha.
- 4 This is the abbreviation here used for Bhāratīya prācīna lipimālā (p.120).
- 5 This stands for Golādhyāya.

|                                                                                                                                                                                                                                 |            | C-/                                           | १०       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----------------------------------------------|----------|
| आदित्य (भा. प्रा. लि. मा. )                                                                                                                                                                                                     | १२         | कर्सन् (भा. प्रा. लि. मा. )                   | 9        |
| आय ( भा. प्रा. लि. मा. )                                                                                                                                                                                                        | 8          | कलत्र (भा. प्रा. लि. मा. )                    | १६       |
| आशा ( भा. प्रा. लि. मा. )                                                                                                                                                                                                       |            | कला (भा. प्रा. लि. मा.)                       | 2        |
| आश्रम ( भा. प्रा. लि. सा. )                                                                                                                                                                                                     | 8          | कलाधर (ग. सा. सं. )                           | १        |
|                                                                                                                                                                                                                                 |            | किल                                           | ક        |
| इन (ग. सा. सं. )                                                                                                                                                                                                                | १२         | कषाय (ग. सा. सं. )<br>काम (भा. प्रा. लि. मा.) | १३       |
| इन्दु (गो.; ग. सा. सं. )                                                                                                                                                                                                        | 8          |                                               | i e      |
| इन्दुकला                                                                                                                                                                                                                        | १६         | कामगुण<br>काय (भा. प्रा. लि. मा.)             | Ę        |
| इन्द्र (गो.; ग. सा. सं.)                                                                                                                                                                                                        | १४         | कारक (भा. प्रा. लि. मा.)                      | E        |
| इन्द्रिय (ग. सा. सं. )                                                                                                                                                                                                          | دع         |                                               | 3        |
| इभ (ग. सा. सं. )                                                                                                                                                                                                                | 6          | काल (भा. प्रा. लि. मा.)                       | 3        |
| इला (भा. प्रा. लि. मा.)                                                                                                                                                                                                         | 3          | कु (गो.)<br>कुच (भा. प्रा. लि. मा.)           | ે રે     |
| *इषु (गो.; ग. सा. सं.; ग. ति. पृ.                                                                                                                                                                                               | 84) 6      | कुञ्जर (भा. प्रा. लि. मा. )                   | 6        |
| ई                                                                                                                                                                                                                               |            | कुदुम्ब (भा. प्रा. लि. मा.)                   | ર        |
| ईक्षण (ग. सा. सं.)                                                                                                                                                                                                              | २          | कुमारवद्न (ग. सा. सं.)                        | É        |
| हुरा (भा. प्रा. लि. मा. )                                                                                                                                                                                                       | ११         | कृत (गो.)                                     | 8        |
| ईश्वर ( भा. प्रा. लि. मा. )                                                                                                                                                                                                     | ११         | कृति (भा. प्रा. लि. मा.)                      | २०       |
| <b>3</b>                                                                                                                                                                                                                        |            | कृती (भा. प्रा. लि. मा.)                      | २२       |
| उडु (भा. प्रा. लि. मा. )                                                                                                                                                                                                        | २७         | कृशानु (भा. प्रा. लि. मा.)                    | ર        |
| उत्कृति ( भा. प्रा. लि. मा. )                                                                                                                                                                                                   | <b>२</b> १ | केन्द्र (भा. प्रा. लि. मा.)                   | ક        |
| उद्धि (ग. सा. सं. )                                                                                                                                                                                                             | ક          | केशव (ग. सा. सं. )                            | ९        |
| उपेन्द्र (ग. सा. सं. )                                                                                                                                                                                                          | 9          | कोष्ठ (भा. प्रा. लि. मा.)                     | 8        |
| उर्वरा ( भा. प्रा. लि. मा. )                                                                                                                                                                                                    | \$         | क्रियास्थान                                   | १३       |
| उष्णांशु                                                                                                                                                                                                                        | १२         | क्षमाकर (ग. सा. सं.)                          | १        |
|                                                                                                                                                                                                                                 |            | क्षिति (भा. प्रा. लि. मा. )                   | १        |
| ऋतु (गो.; ग. सा. सं. )                                                                                                                                                                                                          | ફ          | क्ष्मा (ग. सा. सं.)                           | 8        |
| ऋषि (भा. प्रा. लि. मा. )                                                                                                                                                                                                        | ७          | क्ष्माखण्ड                                    | હ્       |
| ાં કરાયા કરવા કરવા કરાયા છે. કર્યા કરાયા કરા<br>માર્ગ કરાયા ક |            | ख                                             |          |
| ओष्ठ (भा. प्रा. लि. मा. )                                                                                                                                                                                                       | २          | *ख ( भा. प्रा. लि. मा.; ग. ति. प्र.           | 6) 0     |
| औ                                                                                                                                                                                                                               |            | स्त (गो.; ग. सा. सं.)                         | Q        |
| औषधीरा                                                                                                                                                                                                                          | 8          | खग                                            | Q        |
|                                                                                                                                                                                                                                 |            | खर (ग. सा. सं.)                               | •        |
| ककुभ् (भा. प्रा. लि. मा.)                                                                                                                                                                                                       | १०         | 1                                             |          |
| कर (गो.; ग. सा. सं.)                                                                                                                                                                                                            | २          | *गगन (गो.; ग. सा. सं.; ग.ति.                  | g. 29) o |
| करटिन्                                                                                                                                                                                                                          | 6          | / m = = = i                                   | ્        |
| करणीय (ग. सा. सं.)                                                                                                                                                                                                              | 4          |                                               | ક        |
| करिन् (ग. सा. सं.)                                                                                                                                                                                                              | 2          |                                               | રક       |
| कर्ण ( भा. प्रा. लि. मा. )                                                                                                                                                                                                      | ?          | 100/1                                         | ં        |
| कर्मन (ग. सा. सं.)                                                                                                                                                                                                              | •          | Tiolis Lat. 21. 2.                            |          |

| ्गुण (गो.; ग. सा. सं. )                 | 3       | तत्त्व                                             | 3              |
|-----------------------------------------|---------|----------------------------------------------------|----------------|
| ंगुण ( भा. प्रा. लि. मा. )              | દ       | तत्त्व ( भा. प्रा. लि. मा. )                       | 4              |
| गुणस्थान                                | १४      | तस्व (ग. सा. सं.)                                  | 0              |
| गुप्ति                                  | 3       | तत्त्व ( भा. प्रा. लि. मा. )                       | ९              |
| गुल्फ ( भा. प्रा. लि. मा. )             | 2       | *तत्त्व (गो.; ग. ति. पृ. ५९)                       | २५             |
| गुहक                                    | 80      | तनु ( भा. प्रा. लि. मा. )                          | 8              |
| गुहवक्त्र                               | ક્      | तनु (ग. सा. सं.)                                   | 6              |
| *गो (भा. प्रा. लि. मा.; ग. ति. पृ. १०)  | 8       | तपन ( भा. प्रा. लि. मा. )                          | ર              |
| गो (गो.)                                | છ       | तर्क (ग. सा. सं.)                                  | Ę              |
| गो (भा. प्रा. लि. मा.)                  | ९       | तान ( भा. प्रा. लि. मा. )                          | <b>ક</b> લ્    |
| ब्रह (ग. सा. सं. )                      | ९       | ताक्ष्येध्वज (ग. सा. सं.)                          | 9,             |
| ग्रैवेयक                                | ९       | तिथि (गो.)                                         | 80             |
| <b>ঘ</b>                                |         | तीर्थक (ग. सा. सं.)                                | રક             |
| घस्त्र (भा. प्रा. लि. मा.)              | १५      | तुरग ( भा. प्रा. लि. मा. )                         | 9              |
| <b>च</b>                                |         | *तुरङ्ग (ग. ति. पृ. ६)                             | 8              |
| चिक्रिन्                                | १२      | तुर्य ( भा. प्रा. लि. मा. )                        | क्ष            |
| चक्षुस् (ग. सा. सं. )                   | ર       | त्रिकाल (भा. प्रा. लि. मा. )                       | 3              |
| *चन्द्र (गो.; ग. सा. सं.; ग. ति. पृ. १० | ) 8     | त्रिगत ( भा. प्रा. लि. मा. )                       | 3              |
| चन्द्रमस् (ग. सा. सं.)                  | 8       | त्रिगुण ( भा. प्रा. लि. मा. )                      | રૂ             |
| <b>*चरण (ग.</b> ति. पृ. २०)             | 용       | त्रिजगत् ( भा. प्रा. लि. मा. )                     | 3              |
|                                         |         | त्रिद्श (भा. प्रा. लि. मा.)                        | ३३             |
| छन्दस् ( भा. प्रा. लि. मा. )            | હ       | त्रिनेत्र ( भा. प्रा. लि. मा. )                    | 3              |
| छिद्र                                   | 0       | त्रिपदी                                            | \$             |
| छिद्र (गो.)                             | 9       | त्रैत                                              | ર              |
| <b>ज</b>                                |         | (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1)            |                |
| जगत्                                    | Ą       |                                                    | 25             |
| जगती (भा. प्रा. लि. मा.)                | ४८      | द्न्त (भा. प्रा. लि. मा. )                         | <b>३२</b><br>८ |
| जङ्घा ( भा. प्रा. लि. मा. )             | ૈર      | द्गितन् (ग. सा. सं.)<br>द्र्शन (भा. प्रा. लि. मा.) | ę              |
| जलधरपथ (ग. सा. सं.)                     | 0       | *द्ल ( ग. ति. पृ. २० )                             | <b>\$</b>      |
| जलिंघ (ग. सा. सं. )                     | છ       | द्ल (गो. )<br>इल (गो. )                            | १              |
| जलिंध (भा. प्रा. लि. मा. )              | 9       | द्शन (गो.)                                         | <b>ર</b> ર     |
| *जलनिधि (ग. सा. सं.; ग.ति.प्र. ४५)      |         | दस्र (गो.)                                         | ેર             |
| जाति (भा. प्रा. लि. मा. )               | 22      | द्हन (भा. प्रा. लि. मा.)                           |                |
| जानु (भा. प्रा. लि. मा. )               | ```     | दाक्षायणीप्राणेश                                   | ર<br>. ક્      |
| जानु ( गो.; ग. सा. सं. )                | રષ્ઠ    | दिगाज (भा. प्रा. लि. मा.)                          | ં              |
| जैवादक                                  | ેર      | दिन (भा. प्रा. लि. मा.)                            | १५             |
| जवाएक<br>ज्वलन ( ग. सा. सं. )           | ે<br>જૂ | दिनकर                                              | <b>શે</b> ર    |
| 보다 왜 그렇게 되었는 요리 얼마를 하지 않는 그리고 있다.       |         | दिव् (ग. सा. सं.)                                  | ì              |
|                                         |         | दिवस                                               | , १५           |
| तक्ष ( भा. प्रा. लि. मा. )<br>15 गणित०  |         |                                                    |                |

| दिवाकर ( भा. प्रा. लि. मा. )   | १२   | नाग (गो.; ग. सा. सं. )                | 6    |
|--------------------------------|------|---------------------------------------|------|
| दिश् (भा. प्रा. लि. मा.)       | 8    | नागेन्द्र                             | ٤ .  |
| दिश् (भा. प्रा. लि. मा.)       | 6    | नायक ( भा. प्रा. लि. मा. )            | 3    |
| दिशू (गो.; ग. सा. सं. )        | १०   | नारद                                  | •    |
| दिशा (मा. प्रा. लि. मा.)       | 8    | नासत्य ( भा. प्रा. लि. मा. )          | ર ૧  |
| दिशा (भा. आ. लि. मा.)          | १०   | निधि (ग. सा. सं. )                    | 9    |
| दुरित (ग. सा. सं.)             | 6    | निशाकर                                | 8    |
| दुर्गी (ग. सा. सं. )           | ९    | निरोश                                 | 8    |
| दृक् (ग. सा. सं.)              | ર    | नीरनिधि                               | 8    |
| दृष्टि (ग. सा. सं.)            | २    | नीरघी                                 | 8    |
| देव (भा. प्रा. लि. सा. )       | ३३   | नृप ( भा. प्रा. लि. मा. )             | १६   |
| दोस्                           | 2    | नेत्र (ग. सा. सं. )                   | 3    |
| द्युमणि (भा. प्रा. लि. मा.)    | १२   | व                                     |      |
| द्रव्य (ग. सा. सं. )           | હ    |                                       | ঽ    |
| इन्द्र (भा. प्रा. लि. मा.)     | 3    | पक्ष (भा. प्रा. लि. मा. )             | १५   |
| द्ध्य ( भा. प्रा. लि. मा. )    | 2    | पक्ष (भा. प्रा. लि. मा. )             | 80   |
| द्वार (भा. प्रा. लि. मा.)      | 9,   | पङ्कि (भा. प्रा. लि. मा. )            | ٩    |
| द्विप (ग. सा. सं. )            | 6    | पदार्थ (ग. सा. सं. )                  |      |
| द्विरद् (ग. सा. सं.)           | 6    | पन्नग (ग. सा. सं. )                   | 9    |
|                                | 9    | पयोधि (ग. सा. सं. )                   | ક    |
| द्वीप (ग. सा. सं.)             |      | पयोनिधि (ग. सा. सं. )                 | ક    |
|                                |      | परमाधार्मिक                           | 800  |
| धरणी ( भा. प्रा. लि. मा. )     | १    | परीषह                                 | २२   |
| धरा ( भा. प्रा. लि. मा. )      | १    | पर्वत (भा. प्रा. लि. मा. )            | 9    |
| धातु (भा. प्रा. लि. मा.)       | ७    | पर्वेन् (भा. प्रा. लि. मा. )          | 4    |
| धातु (ग. सा. सं. )             | 9    | पवन ( भा. प्रा. लि. मा. )             | ९    |
| धी (भा. प्रा. लि. मा.)         | ও    | पशुपति                                | . 88 |
| भीगुण                          |      | पाणि                                  | 3    |
| श्वृति (गो.; ग. सा. सं. )      | 30   |                                       | 4    |
| ध्यान                          | 8    | *पाद (ग. ति. ध. ३५)                   | ş    |
|                                |      | पापस्थानक                             | १८   |
| 하는 사람들이 이번 시작을 가장하는 그 모든 모든 모든 | 216  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 3    |
| नक्षत्र (सा. प्रा. लि. मा.)    | 30   | 1 a                                   | 8    |
| नख (गो.)                       | 30   |                                       | ર    |
| <b>नग</b> (ग. सा. सं. )        |      | [1] [1] 프로그램 이 전 : 이 이 프로스 :          | ર    |
| नन्द् (गो.; ग. सा. सं. )       |      | र् पुरुष                              | હર   |
|                                |      | ु पुरुषकला                            | 3    |
| नभस् (गो.; ग. सा. सं.)         |      | ० पुष्कर                              | Ġ    |
| नय (ग. सा. सं.)                |      | २ पुरुकरिन् (ग. सा. सं. )             | . 0  |
| नयन (ग. सा. सं.)               |      | २ पूर्ण (गो.)                         |      |
| नुरक ( भा. प्रा. लि. मा. )     | ું ક | o पूर्व                               | \$8  |
|                                |      |                                       |      |

| पृथ्वी ( भा. प्रा. लि. मा. )               | 8     | भूभृत् (गो.)                        | હ          |
|--------------------------------------------|-------|-------------------------------------|------------|
| प्रकृति ( भा. प्रा. लि. मा. )              |       | भूमि (गो.)                          | १          |
| प्रभावक                                    | 6     |                                     |            |
| आण ( भा. प्रा. लि. मा. )                   | ष     | मङ्गल ( भा. प्रा. लि. मा. )         | 4          |
| <b>प्राण</b>                               |       | मद् (ग. सा. सं. )                   | 4          |
| प्रालेयांशु (ग. सा. सं. )                  |       | मनु ( भा. प्रा. लि. मा. )           | १४         |
| 46                                         |       | महादेव ( भा. प्रा. लि. मा. )        | ११         |
| *फण(णिन्) (ग. ति. पृ. १०)                  | 6     | महाभूत ( भा. प्रा. लि. मा. )        | ધ્ય        |
|                                            |       | महावत                               | ч          |
| बन्ध (ग. सा. सं.)                          | ४     | मही ( भा. प्रा. लि. मा. )           | १          |
| बन्धु ( भा. प्रा. लि. मा. )                | ४     | महीध्र (ग. सा. सं. )                | O          |
| बाण (गो.; ग. सा. सं.)                      | وم    | मातङ्ग ( भा. प्रा. लि. मा. )        | 6          |
| बाहु ( भा. प्रा. लि. मा. )                 | 2     | मातृका (ग. सा. सं.)                 | a          |
| बिन्दु                                     | 0     | मार्तण्ड ( भा. प्रा. लि. मा. )      | १२         |
| बुद्धिगुण                                  | 6     | मास (भा. प्रा. लि. मा. )            | १२         |
| ब्रह्मगुप्ति                               | ९     | मासार्घ ( भा. प्रा. लि. मा. )       | Ę          |
| ब्रह्मन्                                   | ञ्    | मुनि (ग. सा. सं. )                  | 9          |
| ब्रह्मकृति                                 | 9,    | मृगाङ्क (ग. सा. सं. )               | <b>१</b>   |
|                                            |       | मृड (ग. सा. सं. )                   | , ११       |
| भ (गो.; ग. सा. सं. )                       | २७    |                                     |            |
| भय (ग. सा. सं.)                            | ও     | यक्ष                                | १३         |
| भर्ग (भा. प्रा. लि. मा.)                   | ११    | यति (ग. सा. सं.)                    | ૭          |
| भव (गो.)                                   | ११    | यतिधर्म                             | . १०       |
| भानु ( भा. प्रा. लि. मा. )                 | १२    | यतिप्रतिमा                          | १२         |
| भाव (ग. सा. सं. )                          | બ     | यम (गो.)                            | २          |
| भावना                                      | १२    | यमल (भा. प्रा. लि. मा. )            | २          |
| भास्कर (ग. सा. सं.)                        | १२    | युग (गो.)                           | ે ક        |
| <b>भिश्च</b> प्रतिमा                       | १२    | *युगळ (भा. प्रा. लि. मा.; ग. ति. पृ |            |
| भुज                                        | २     | युग्म (भा. प्रा. लि. मा. )          | २          |
| *भुजङ्ग (गो:; ग. ति. पु. ६)                | 6     |                                     |            |
| भुवन (ग. सा. सं.)                          | 3     | रजनीकर (ग. सा. सं.)                 | 8          |
| भुवन                                       | १४    | रज़ु                                | १४         |
| भू (गो.)                                   | १     | रत्न (ग. सा. सं.)                   | ₹          |
| भूत (ग. सा. सं.)                           | ৭     | रत्न ( भा. प्रा. लि. मा. )          | ዓ          |
| भूतग्राम                                   | ર્ષ્ટ | रह्न (ग. सा. सं.)                   | ९          |
| भूति ( भा. प्रा. लि. मा. )                 | 6     | रत                                  | १४         |
| भूध्र (ग. सा. सं. )                        | ৩     | रद् ( भा. प्रा. लि. मा. )           | <b>३</b> २ |
| भूप ( भाः प्रा. लि. मा. )                  | १६    | रदन                                 | 33         |
| भूपति ( भा. प्रा. लि. मा. )                | १६    | रन्ध्र ( भा. प्रा. लि. मा. )        | •          |
| 보고 있는 이번에 모든 이 그 모든 사람들이 되었다. 그는 사람이 없는 이번 |       |                                     |            |

1889.

|                                                         | - 1   | *************                                                          | 1-       |
|---------------------------------------------------------|-------|------------------------------------------------------------------------|----------|
| रह्भ (ग. सा. सं.)                                       | 8     | *वियत् (ग. सा. सं.; ग. ति. पृ. २९)                                     |          |
| 20.01                                                   | १२    | *विश्व (गो.; ग. सा. सं.; ग. ति. पृ. ६)                                 |          |
| रविचन्द्र ( भा. प्रा. लि. मा. )                         | 2     |                                                                        | १३       |
| *रस (गो.; ग. सा. सं.; ग. ति. पृ. ९)                     | E     | विषधि (ग. सा. सं. )                                                    | १        |
| रांग ( भा. प्रा. लि. मा. )                              | હ     | विषनिधि (ग. सा. सं. )                                                  | 8        |
| राम (गो.)                                               | 3     | विषय (गो.; ग. सा. सं. )                                                | ્લ       |
| रावणशिरस् (भा. प्रा. लि. मा. )                          | १०    | विष्णुपाद (ग. सा. सं.)                                                 | 0        |
| राशि ( भा. प्रा. लि. मा. )                              | १२    | *वेद (गो.; ग. सा. सं.; ग. ति. पृ. १०)                                  | 8        |
|                                                         | ११    | वैश्वानर (ग. सा. सं. )                                                 | 3        |
| *रूप (ग. सा. सं.; ग. ति. प्ट. २४)                       | 8     | ट्यय ( भा. प्रा. लि. मा. )                                             | १्२      |
| ું <b>જ</b> ેલા કું |       | व्यसन (ग. सा. सं.)                                                     | 9        |
| लब्ध (ग. सा. सं. )                                      | 8     | *डयोमन् (ग. सा. सं.; ग. ति. पृ. २९)                                    | 0        |
| लिंध (ग. सा. सं. )                                      | 8     | व्रत (ग. सा. सं.)                                                      | S        |
| लेख्य (ग. सा. सं.)                                      | ह     | য়                                                                     |          |
| लेश्या                                                  | દ્    | शक्ति                                                                  | 3        |
| लोक (भा. प्रा. लि. मा. )                                | 3     | शक (भा. प्रा. लि. मा.)                                                 | \$8      |
| लोक                                                     | 9     | शङ्कर (ग. सा. सं.)                                                     | ११       |
| लोक ( भा. प्रा. लि. मा. )                               | १४    | *शर (गो.; ग. सा. सं.; ग. ति. पृ. २१)                                   | Cq.      |
| लोचन (गो.; ग. सा. सं.)                                  | 3     | शरीर                                                                   | G        |
| ळोचन (गो.)                                              | 3     | राराधर (ग. सा. सं.)                                                    | <b>1</b> |
| व                                                       |       | श्राशालाञ्छन (ग. सा. सं. )                                             | 8        |
| वचन                                                     | 3     | दाशाङ्क (ग. सा. सं.)                                                   | 8        |
| वर्ण ( भा. प्रा. लि. मा. )                              | ક     | शासिकला                                                                | १६       |
| व्यर्ण (ग.सा.सं.)                                       | દ     | शाशिन् (ग. सा. सं. )                                                   | १        |
| वर्षान्                                                 | دم    | शस्त्र (ग. सा. सं. )                                                   | G        |
| *वसु (ग. सा. सं.; ग. ति. पृ. १०)                        | 6     | शास्त्र (भा. प्रा. लि. मा. )                                           | Ę        |
| वसुधा ( भा. प्रा. लि. मा. )                             | 3     | शिखिन् (ग. सा. सं.)                                                    | 3        |
| वसुन्धरा ( भा. प्रा. लि. मा. )                          | १     |                                                                        | જ જ      |
| विह्न (ग. सा. सं. )                                     | 3     | शिलीमुखपद् (ग. सा. सं. )                                               | ११       |
| वाजिन् (गो.)                                            | 9     | शिव (भारति गर्)                                                        |          |
| वार ( भा. प्रा. लि. मा. )                               | ७     | शीतरिंग (भा. प्रा. लि. मा. )                                           | 8        |
| वारण (ग. सा. सं. )                                      | 6     | शीतांशु (भा. प्रा. छि. मा. )                                           |          |
| वारिधि                                                  | 8     | शून्य ( भा. प्रा. लि. मा. )                                            | 0        |
| वारिनिधि                                                | ೪     | शूलिन् (भा. प्रा. लि. मा. )                                            | ११       |
| वार्धि (ग. सा. सं. )                                    | ક્ષ   | *शैल (गो.; ग. सा. सं.; ग. ति. पृ. ६)                                   | 9        |
| वासव                                                    | रुष्ठ |                                                                        | १०       |
| विकृति ( भा. प्रा. लि. मा. )                            | २३    | श्रुति ( भा. प्रा. लि. मा. )                                           | ક        |
| विद्या ( भा. प्रा. लि. मा. )                            | १४    | 그렇게 되었다는 그 그리는 그는 것이 그리는 그 그리고 말하는데 그 그 것이 하지만 그리고 있다. 그리고 있다는 그리고 있다. | ર        |
| विधु (ग. सा. सं. )                                      | . १   | श्वेत (ग. सा. सं. )                                                    | <u> </u> |
| 1 fagy 9. Vide The Standard S                           | Sansk | rit-English Dictionary by L. R. Va                                     | idya,    |

| <b>प</b>                     |    | सुर ( भा. प्रा. लि. मा. )               | 33         |
|------------------------------|----|-----------------------------------------|------------|
| षण्मुख                       | E  | सूर्य (गो.; ग. सा. सं. )                | १२         |
| स                            |    | सोम (ग. सा. सं.)                        | ક          |
| सञ्ज्ञा                      | ઇ  | स्तम्बेरम (ग. सा. सं.)                  | 6          |
| सन्ध्या                      | 25 | स्रीकला                                 | ६४         |
| समिति                        | G  | स्वर (ग. सा. सं.)                       | و          |
| समास                         | ६  | स्वर्ग ( भा. प्रा. लि. मा. )            | <b>२</b> १ |
| समुद्र ( भा. प्रा. लि. मा. ) | ક  | 5 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |            |
| सर्प ( भा. प्रा. लि. मा. )   | 8  | ह्य (ग. सा. सं.)                        | હ          |
| सालिलाकर (ग.सा.सं.)          | ક  | हर (ग. सा. सं.)                         | ११         |
| सहोद्रा (भा. प्रा. लि. मा. ) | 32 | हरनेत्र (ग. सा. सं. )                   | <br>§      |
| सागर (गो.; ग. सा. सं.)       | 8  | हरि                                     | &          |
| सागर                         | S  | हत्ती                                   | ३          |
| सायक (गो.; ग. सा. सं.)       | 4  | हस्तिन् ( भा. प्रा. लि. मा. )           | 6          |
| सितरुच्                      | १  | हिमकर (ग. सा. सं.)                      | १          |
| सिद्ध (गो.)                  | २४ | हिमगु (ग. सा. सं.)                      | १          |
| सिद्धगुण                     | 6  | हिमांशु (ग. सा. सं.)                    | १          |
| सिद्धि ( भा. प्रा. लि. मा. ) | 6  | हुतवह् (ग. सा. सं. )                    | 3          |
| सिन्धुर (ग. सा. सं.)         | ۷  | हुतारान (ग. सा. सं.)                    | રૂ         |
| सुधांशु (भा. प्रा. लि. मा. ) | र् | होतु ( भा. प्रा. लि. मा. )              | ર          |
|                              |    |                                         |            |

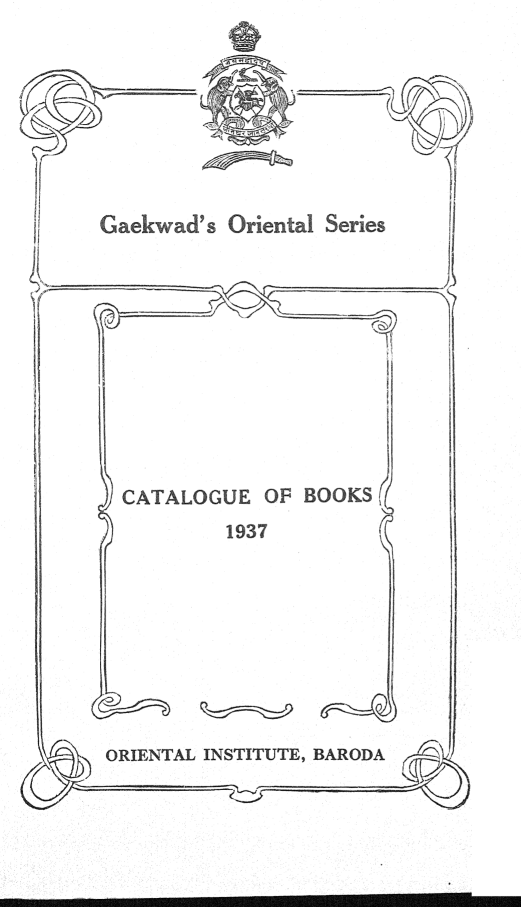
<sup>1</sup> This and several other words (except Sanmukha) for which no source is mentioned, are noted in Jainacitrakalpadruma (pp. 66-69), and Sanmukha, in "History of Hindu Mathematics" (p. 55).

# ग्रुद्धिवृद्धिपत्रकम् ।

## (Addenda et Corrigenda)

| <u> </u>    | ~     |                            |                                   |
|-------------|-------|----------------------------|-----------------------------------|
| पृष्ठम्     | पङ्कि | अगुद्धिः                   | गुहिन्ही                          |
| VII         | 26    | 1                          | Upās'akadas'ā                     |
| XVII        | 8     | Sūryaprajñapti ( )         | Sūryaprajñapti (sūtra             |
|             |       |                            | 29, p. 86°)                       |
| XXIII       | 38    | 0                          | Add: See p. 6.                    |
| XXXII       |       |                            | Avali                             |
|             | I 34  |                            | Brāhma°                           |
| XLIX        | 21    | कोटी                       | कोटि                              |
| LXIA        | 22    | 9, 42 and 92               | 9,29,42,78,80,82 and 92           |
| LXV         |       | 9 and 39                   | 9, 11, 17 and 39                  |
| LXVII       |       | p. 85 l. 6                 | p. 85, l. 6                       |
| 2           | 8     | परार्द्ध(ध)कोटीकोटी-       | परार्द्धा(र्घ) कोटीकोटी-          |
| 38          | 3.5   | द्वात्रिंशत्(१ता)संयुता    | द्वात्रिंशत्(ता) संयुता           |
| 8           | 15    | पात्यन्यस्य                | पात्य(त्यं) न्यस्य                |
| 8           | २ ६   | त्रिशत्युक्त०              | त्रिशत्युक्त॰                     |
| ષ્યુ        | ч     |                            | षडशीति(तिं) षण्णवत्या             |
| ષ           | ફ     | ०विंशतिः षण्णवत्या         | ॰विंशतिः(तिं) षण्णवस्या           |
| , <b>'4</b> | 33    | विभज्य                     | विभज्य-                           |
| R           | 35    | शतावेलाइयं                 | शता चेलाइयं                       |
| ષ્          | 26    | ०गुणकलीनता कारिष(ख)ण्ड०    | ०गुणकलीनताकारि ष(ख)ण्ड०           |
| 4           | २९    | डपजातिः                    | इन्द्रवज्रा                       |
| Ę           | २७    | हरो                        | <b>हर:</b> −                      |
| ৬           | 9     | राशिरेकविंशति०             | राशि[रेक]विं(विं)शति०             |
| ত           | २४    | ०मन्त्यम् । र              | ०मन्त्यम् ।                       |
| હ           | २५    | ० हेतोः ॥                  | ०हेतोः ॥ <sup>२</sup>             |
| 6           | ह्    | पदात्                      | पदात्–                            |
| 6           | ९     | षद्वत्रिंशत्               | षट्त्रिंशत्                       |
| 6           | ९     | ऽधःऋमाद्                   | ८घः ऋमाद्                         |
| 6           | २८    | ०लक्षणाद् द्वाद-           | लक्षणा(णो) द्वाद−                 |
| 6           | ३०    |                            | इन्द्रवज्रा                       |
| g           | 33    | यथा ''पूर्वं सदद्श०        | यथापूर्वं ''सदश०                  |
| 30          | २१    | ०फणरुद्ध०                  | ०फण(णि)रुद्ध०                     |
| 99          | ধ     | ०निव्नादिघनश्च             | ०निद्याऽऽद्घिनश्च                 |
| 93          | २३    | लब्धम् ॥                   | खन्धम् ॥ <sup>३</sup>             |
|             |       | 나 보고 가면 되는데 돈을 가나가 하는 속을 다 | - 1000 HA (1000 1000 HA (1000 HA) |

| पृष्ठम्    | पङ्किः | अग्रुद्धिः                       | शुद्धिवृद्धी             |
|------------|--------|----------------------------------|--------------------------|
| 35         | 3 02   | ० स्टब्ये ॥                      | ०लब्ध्यै ॥ <sup>१</sup>  |
| 3 3        | ₹3     |                                  | ३–४ उपजातिः ।            |
| 98         | ३ ९    | षण्णवपादहीना-                    | षण्णव पादहीना(नां)-      |
| २६         | २७     | 118311 <sup>3</sup>              | 1185115                  |
| २७         | ३०     | ०षर्लक्षण०                       | ०षड्कक्षण०               |
| <b>३</b> २ | 98     | 3 € 8 8<br>  0 ₹ €<br>  3<br>  0 | 3 88 8                   |
| ३२         | २८     | ०विंशतिछेदः                      | ०र्विशतिच्छेदः           |
| રૂ હ્      | 3      | ०दशाष्टछेदाः                     | <b>०दशाष्ट्र</b> च्छेदाः |
| ३७         | 3 9    | 9 R R R                          | 9 9 R                    |
| 83         | 99     | षद्मध्ये                         | षट्(ण्)मध्ये             |
| ४६         | 22     | 46.3.6                           | कुन्दाम्रस्थित •         |
| ४७         | 99     | कुन्दावस्थित०                    | कुन्दाव(म्र)स्थित०       |
| 88         | २३     | शेषमूलजतौ                        | शेषमूलजातौ               |
| ७०         | ঽ      |                                  | उड्डीय                   |
| 36         | 20     | ०षट्मध्यात्                      | ०षट्(ण्)मध्यात्          |
| 46         |        | पञ्चविशतिः                       | पञ्जविंशतिः              |
| ६९         | २०     |                                  | ०शरा(र)श्र(स)            |
| ६४         | २६     | अष्टप्रध्य०                      | अष्टपथ्य ०               |
| ७५         | ø      | षटूसस्रते०                       | षट्सप्तते०               |
| 60         | 23     |                                  | षोडशाप्या(ः) पणेन        |
|            |        |                                  |                          |



### SELECT OPINIONS

- Sylvain Levi: The Gaekwad's Series is standing at the head of the many collections now published in India.
- Asiatic Review, London: It is one of the best series issued in the East as regards the get up of the individual volumes as well as the able editorship of the series and separate works.
- Presidential Address, Patna Session of the Oriental

  Conference: Work of the same class is being done in Mysore, Travancore, Kashmir, Benares, and elsewhere, but the organisation at Baroda appears to lead.
- Indian Art and Letters, London: The scientific publications known as the "Oriental Series" of the Maharaja Gaekwar are known to and highly valued by scholars in all parts of the world.
- Journal of the Royal Asiatic Society, London:

  Thanks to enlightened patronage and vigorous management the "Gaekwad's Oriental Series" is going from strength to strength.
- Sir Jadunath Sarkar, Kt.: The valuable Indian histories included in the "Gaekwad's Oriental Series" will stand as an enduring monument to the enlightened liberality of the Ruler of Baroda and the wisdom of his advisers.
- The Times Literary Supplement, London: These studies are a valuable addition to Western learning and reflect great credit on the editor and His Highness.

### GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

Critical editions of unprinted and original works of Oriental Literature, edited by competent scholars, and published at the Oriental Institute, Baroda

| ~  | TOOTEO | TOTAL | TOTTOT |
|----|--------|-------|--------|
| ١. | BOOKS  | PUBL  | TOHED. |

Rs. A.

1. Kāvyamīmāmsā: a work on poetics, by Rājašekhara (880-920 A.D.): edited by C. D. Dalal and R. Anantakrishna Sastry, 1916. Reissued, 1924. Third edition revised and enlarged by Pandit K. S. Ramaswami Shastri of the Oriental Institute, Baroda, 1934

2-0

This book has been set as a text-book by several Universities including Benarés, Bombay, and Patna.

- 2. Naranārāyaṇānanda: a poem on the Paurāṇic story of Arjuna and Kṛṣṇa's rambles on Mount Girnar, by Vastupāla, Minister of King Vīradhavala of Dholka, composed between Samvat 1277 and 1287, i.e., A.D. 1221 and 1231: edited by C. D. Dalal and R. Anantakrishna Sastry, 1916 . . . . . Out of print.
- 3. Tarkasangraha: a work on Philosophy (refutation of Vaisesika theory of atomic creation) by Ānandajñāna or Ānandagiri, the famous commentators on Śańkarācārya's Bhāsyas, who flourished in the latter half of the 13th century: edited by T. M. Tripathi, 1917. Out of print.
- 4. Pārthaparākrama: a drama describing Arjuna's recovery of the cows of King Virāṭa, by Prahlādanadeva, the founder of Pālanpur and the younger brother of the Paramāra king of Chandrāvatī (a state in Mārwār), and a feudatory of the kings of Guzerat, who was a Yuvarāja in Samvat 1220 or A.D. 1164: edited by C. D. Dalal, 1917 ... Out of print.
- 5. Rāṣṭrauḍhavaṃśa: an historical poem (Mahākāvya) describing the history of the Bāgulas of Mayūragiri, from Rāṣṭrauḍha, king of Kanauj and the originator of the dynasty, to Nārāyana Shāh of Mayūragiri, by Rudra Kavi, composed in Saka 1518 or A.D. 1596: edited by Pandit Embar Krishnamacharya with Introduction by C. D. Dalal, 1917 . . . Out of print.
- 6. Lingānuśāsana: on Grammar, by Vāmana, who lived between the last quarter of the 8th century and the first quarter of the 9th century: edited by C. D. Dalal, 1918

0 - 8

 Vasantavilāsa: an historical poem (Mahākāvya) describing the life of Vastupāla and the history of

Rs. A.

|     | Rs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3. A.  |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|     | edited by C. D. Dalal and G. K. Shrigondekar, 1925                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 2-0    |
| 20. | Apabhramsa language, by Dhanapāla ( <i>circa</i> 12th century): edited by C. D. Dalal and Dr. P. D. Gune, 1923                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 6-0    |
| 21. | A Descriptive Catalogue of the Palm-leaf and Important Paper MSS. in the Bhandars at Jessalmere, compiled by C. D. Dalal and edited by Pandit L. B. Gandhi, 1923                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 3-4    |
| 22. | Paraśurāmakalpasūtra: a work on Tantra, with commentary by Rāmeśvara: edited by A. Mahadeva Sastry, B.A., 1923 Out of p                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | rini.  |
| 23. | Nityotsava: a supplement to the Parasurāmakalpasūtra<br>by Umānandanātha: edited by A. Mahadeva Sastry,<br>B.A., 1923. Second revised edition by Swami Tirvik-<br>rama Tirtha, 1930                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 5-0    |
|     | Tantrarahasya: a work on the Prābhākara School of Pūrvamīmāmsā, by Rāmānujācārya: edited by Dr. R. Shamasastry, 1923 Out of Market School | orint. |
|     | 32. Samarāngaņa: a work on architecture, town-planning, and engineering, by king Bhoja of Dhara (11th century): edited by Mahamahopadhyaya T. Ganapati Shastri, Ph.D. Illustrated. 2 vols., 1924-1925                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 10-0   |
| 26, | 41. Sādhanamālā: a Buddhist Tāntric text of rituals, dated 1165 A.D., consisting of 312 small works, composed by distinguished writers: edited by Benoytosh Bhattacharyya, M.A., Ph.D. Illustrated. 2 vols., 1925—1928                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 14-0   |
| 27. | Library, Baroda: compiled by G. K. Shrigondekat, M.A., and K. S. Ramaswāmi Shastri, with a Preface by B. Bhattacharyya, Ph.D., in 12 vols., vol. I (Veda, Vedalaksana, and Upanisads), 1925                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 6-0    |
| 28. | clopædic work treating of one hundred different topics connected with the Royal household and the Royal court, by Someśvaradeva, a Chalukya king of the 12th century: edited by G. K. Shrigondekar, M.A., 3 vols., vol. I. 1925                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 2–12   |
| 29  | Hemachandrasūri, describing the Fadranika Story Nala and Damayantī: edited by G. K. Shrigondekar, M A and L. B. Gandhi, 1926                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2-4    |
| 30  | of the 8th century, by Śāntaraksita, a Professor at Nālandā with Pañjikā (commentary) by his disciple Kamalasīla, also a Professor at Nālandā: edited by Pandit Embar Krishnamāchārya with a Foreword by B. Bhattacharyya, M.A., Ph.D., 2 vols., 1926                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 24-0   |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        |

| RS. A. |                                                                                                            |     |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|        | , 34. Mirat-i-Ahmadi: by Ali Mahammad Khan, the last Moghul Dewan of Gujarat: edited in the original       | 33, |
| 19-8   | Persian by Syed Nawab Ali, M.A., Professor of Persian,<br>Baroda College, 2 vols., illustrated, 1926–1928  |     |
| 100    | 7 77 1                                                                                                     | 35. |
|        | of the Yajurveda with the Bhāsya of Astāvakra:                                                             | 99. |
|        | edited with an introduction in Sanskrit by Pandit<br>Rāmakrishna Harshaji Sāstri, with a Preface by Prof.  |     |
| 5-0    | B. C. Lele, 1926 · · · · ·                                                                                 |     |
|        | 6,68. Nātyaśāstra: of Bharata with the commentary of                                                       | 36  |
|        | Abhinavagupta of Kashmir: edited by M. Ramakrishna                                                         | 00, |
| 11-0   | Kavi, M.A., 4 vols., vol. I, illustrated, 1926, vol. II, 1934                                              |     |
|        | Vol. I (out of print).                                                                                     |     |
|        | . Apabhramśakāvyatrayī: consisting of three works,                                                         | 37. |
|        | the Carcari, Upadeśarasāyana, and Kālasvarūpakulaka,                                                       |     |
|        | by Jinadatta Sūri (12th century) with commentaries: edited with an elaborate introduction in Sanskrit by   |     |
| 4-0    | L. B. Gandhi, 1927                                                                                         |     |
|        |                                                                                                            | 38. |
|        | Logic of Dinnaga, with commentaries of Haribhadra                                                          | 00. |
|        | Sūri and Pārśvadeva: edited by Principal A. B. Dhruva,                                                     |     |
|        | M.A., LL.B., Pro-Vice-Chancellor, Hindu University,                                                        |     |
| 4-0    | Benares, 1930                                                                                              |     |
|        | . Nyāyapraveśa, Part II (Tibetan Text): edited with                                                        | 39. |
|        | introduction, notes, appendices, etc., by Pandit Vidhusekhara Bhattacharyya, Principal, Vidyabhavana, Vis- |     |
| 1-8    | vabharati, 1927                                                                                            |     |
|        |                                                                                                            | 40. |
|        | works on Buddhist philosophy by Advayavajra, a Bud-                                                        | Ŧ0. |
|        | dhist savant belonging to the 11th century A.D.,                                                           |     |
| 2.0    | edited by Mahāmahopādhyāya Dr. Haraprasad Sastri,                                                          |     |
| 2-0    | M.A., C.I.E., Hon. D.Litt., 1927                                                                           |     |
|        | , 60. Kalpadrukośa: standard work on Sanskrit Lexico-                                                      | 42, |
|        | graphy, by Keśava: edited with an elaborate introduc-<br>tion by the late Pandit Ramavatara Sharma,        |     |
|        | tion by the late Pandit Ramavatara Sharma,<br>Sahityacharya, M.A., of Patna and index by Pandit            |     |
|        | Shrikant Sharma, 2 vols., vol. I (text), vol. II (index),                                                  |     |
| 14-0   | 1928–1932                                                                                                  |     |
|        | . Mirat-i-Ahmadi Supplement: by Ali Muhammad                                                               | 43. |
|        | Khan. Translated into English from the original                                                            |     |
|        | Persian by Mr. C. N. Seddon, I.C.S. (retired), and Prof.                                                   |     |
| 6-8    | Syed Nawab Ali, M.A. Illustrated. Corrected reissue, 1928                                                  |     |
| 0 0    |                                                                                                            | 11  |
|        | cayasiddhi of Anangavajra and Jñanasiddhi of Indra-                                                        | 44. |
|        | bhūti—two important works belonging to the little                                                          |     |
|        | known Tantra school of Buddhism (8th century                                                               |     |
| 3-0    | A.D.): edited by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1929                                                             |     |
|        | 6. Bhāvaprakāśana: of Sāradātanaya, a comprehensive                                                        | 45. |
|        | work on Dramaturgy and Rasa, belonging to                                                                  |     |
|        | A.D. 1175-1250; edited by His Holiness Yadugiri                                                            |     |
| 7-0    | Yatiraja Swami, Melkot, and K. S. Ramaswami Sastri,<br>Oriental Institute, Baroda, 1929                    |     |
|        |                                                                                                            |     |

|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Rs. A.           |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| 46.  | Rāmacarita: of Abhinanda, Court poet of Hāravarṣa probably the same as Devapāla of the Pāla Dynasty of Bengal (cir. 9th century A.D.): edited by K. S. Ramaswami Sastri, 1929                                                                                                                                          | 7-8              |
| 47.  | Nañjarājayaśobhūṣaṇa; by Nṛṣimhakavi alias Abhinava Kalidāsa, a work on Sanskrit Poetics and relates to the glorification of Nañjarāja, son of Vīrabhūpa of Mysore: edited by Pandit E. Krishnamacharya, 1930                                                                                                          | 5-0              |
| 48.  | Nāṭyadarpaṇa: on dramaturgy, by Rāmacandra Sūri with his own commentary: edited by Pandit L. B. Gandhi and G. K. Shrigondekar, M.A. 2 vols., vol. I, 1929                                                                                                                                                              |                  |
| 49.  | Pre-Dinnāga Buddhist Texts on Logic from Chinese Sources: containing the English translation of Śatáśāstra of Āryadeva, Tibetan text and English translation of Vigraha-vyāvartanī of Nāgārjuna and the re-translation into Sanskrit from Chinese of Upāyahrdaya and Tarkaśāstra: edited by Prof. Giuseppe Tucci, 1930 |                  |
| 50.  | Mirat-i-Ahmadi Supplement: Persian text giving<br>an account of Guzerat, by Ali Muhammad Khan<br>edited by Syed Nawab Ali, M.A., Principal, Bahaud<br>din College, Junagadh, 1930                                                                                                                                      | 6-0              |
| 51,7 | 77. Trişaştiśalākāpuruṣacaritra: of Hemacandra, translated into English with copious notes by Dr. Helen M. Johnson of Osceola, Missouri, U.S.A. 4 vols., vol. [Ādiśvaracaritra], illustrated, 1931; vol. II, 1937 (shortly                                                                                             | 1<br>[<br>) 15-0 |
| 52.  | Dandaviveka: a comprehensive Penal Code of the ancient Hindus by Vardhamāna of the 15th century A.D.: edited by Mahamahopadhyaya Kamala Kṛṣṇḍ Smṛṭtitīrtha, 1931                                                                                                                                                       | a<br>. 8–8       |
| 53.  | Tathāgataguhyaka or Guhyasamāja: the earliest and the most authoritative work of the Tantra School of the Buddhists (3rd century A.D.): edited by B. Bhatta charyya, Ph.D., 1931                                                                                                                                       | . 4–4            |
| 54.  | Jayākhyasamhitā: an authoritative Pāñcarātra wor<br>of the 5th century A.D., highly respected by the Sout<br>Indian Vaisṇavas: edited by Pandit E. Krishnama<br>charyya of Vadtal, with one illustration in nine colour<br>and a Foreword by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1931                                             | s<br>. 12–0      |
| 55.  | Kāvyālankārasārasamgraha: of Udbhata with the commentary, probably the same as Udbhataviveka of Rājānaka Tilaka (11th century A.D.): edited by K. S. Ramaswami Sastri, 1931                                                                                                                                            | S. 2-0           |
| 56.  | Pārānanda Sūtra: an ancient Tāntric work of th<br>Hindus in Sūtra form giving details of many practice<br>and rites of a new School of Tantra: edited by Swam<br>Trivikrama Tirtha with a Foreword by B. Bhatta<br>eharyya, Ph.D., 1931                                                                                | i                |
|      | OHAIT y y as, I How, I would be                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                  |

|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                | .vo. a. |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 57, | 69. Ahsan-ut-Tawarikh: history of the Safawi Period of Persian History, 15th and 16th centuries, by Hasan-i-Rumlu: edited by C. N. Seddon, I.C.S. (retired), Reader in Persian and Marathi, University of Oxford. 2 vols. (Persian text and translation in English), 1932–34   | 19-8    |
| 58. | Padmānanda Mahākāvya: giving the life history of Rṣabhadeva, the first Tirthankara of the Jainas, by Amarachandra Kavi of the 13th century: edited by H. R. Kapadia, M.A., 1932                                                                                                | 14-0    |
| 59. | Sabdaratnasamanvaya: an interesting lexicon of the Nānārtha class in Sanskrit compiled by the Maratha King Sahaji of Tanjore: edited by Pandit Viṭṭhala Śāstrī, Sanskrit Paṭhaśāla, Baroda, with a Foreword by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1932                                   | 11-0    |
| 61. | Saktisangama Tantra: a voluminous compendium of<br>the Hindu Tantra comprising four books on Kālī, Tārā,<br>Sundarī and Chhinnamastā: edited by B. Bhatta-<br>charyya, M.A., Ph.D., 4 vols., vol. I, Kālīkhaṇḍa, 1932                                                          | 2-8     |
| 62. | Prajñāpāramitās: commentaries on the Prajñāpāramitā, a Buddhist philosophical work: edited by Giuseppe Tucci, Member, Italian Academy, 2 vols., vol. I, 1932                                                                                                                   | 12-0    |
| 63. | Tarikh-i-Mubarakhshahi: an authentic and contemporary account of the kings of the Saiyyid Dynasty of Delhi: translated into English from original Persian by Kamal Krishna Basu, M.A., Professor, T.N.J. College, Bhagalpur, with a Foreword by Sir Jadunath Sarkar, Kt., 1932 | 7-8     |
| 64. | Siddhāntabindu: on Vedānta philosophy, by Madhusūdana Sarasvatī with commentary of Purusottama: edited by P. C. Divanji, M.A., LL.M., 1933                                                                                                                                     | 11-0    |
| 65. | Iṣṭasiddhi: on Vedānta philosophy, by Vimuktātmā, disciple of Avyayātmā, with the author's own commentary: edited by M. Hiriyanna, M.A., Retired Professor of Sanskrit, Maharaja's College, Mysore, 1933                                                                       | 14-0    |
| 66, | 70, 73. Shabara-Bhāṣya: on the Mīmāmsā Sūtras of Jaimini: Translated into English by Mahāmahopādhyāya Dr. Ganganath Jha, M.A., D.Litt., etc., Vice-Chancellor, University of Allahabad, in 3 vols., 1933—1936                                                                  | 48-0    |
| 67. | Sanskrit Texts from Bali: comprising a large number of Hindu and Buddhist ritualistic, religious and other texts recovered from the islands of Java and Bali with comparisons: edited by Professor Sylvain Levi, 1933                                                          | 3-8     |
| 71. | Nārāyaṇa Śataka: a devotional poem of high literary merit by Vidyākara with the commentary of Pītāmbara:                                                                                                                                                                       | 2_0     |

|     |                                                                                                                                                                                                   | Lub. A. |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 72. | Rājadharma-Kaustubha: an elaborate Smṛti work on<br>Rājadharma, Rājanīti and the requirements of kings,<br>by Anantadeva: edited by the late Mahamahopadhyaya<br>Kamala Krishna Smṛtitirtha, 1935 |         |
| 74. | Portuguese Vocables in Asiatic Languages: translated into English from Portuguese by Prof. A. X. Soares, M.A., LL.B., Baroda College, Baroda, 1936                                                |         |
| 75. |                                                                                                                                                                                                   |         |
| 76. | A Descriptive Catalogue of MSS. in the Jain Bhandars at Pattan: edited from the notes of the late Mr. C. D. Dalal, M.A., by L. B. Gandhi, 2 vols., vol. I, 1937                                   | 8-0     |
| 78. | Ganitatilaka: of Śrīpati with the commentary of Simhatilaka, a non-Jain work on Arithmetic with a Jain commentary: edited by H. R. Kapadia, M.A.,                                                 |         |
|     | 1937                                                                                                                                                                                              | 4-0     |

#### II. BOOKS IN THE PRESS.

- Nāṭyaśāstra: edited by M. Ramakrishna Kavi, 4 vols., vol. III.
- Mānasollāsa or Abhilaşitārthacīntāmaņi, edited by G. K. Shrigondekar, M.A., 3 vols., vol. II.
- 3. Alamkāramahodadhi: a famous work on Sanskrit Poetics composed by Narendraprabha Sūri at the request of Minister Vastupāla in 1226 A.D.: edited by Lalchandra B. Gandhi of the Oriental Institute, Baroda.
- 4. Sūktimuktāvalī: a well-known Sanskrit work on Anthology, of Jalhaņa, a contemporary of King Kṛṣṇa of the Northern Yādava Dynasty (A.D. 1247): edited by Pandit E. Krishnamacharya, Sanskrit Pāṭhaśālā, Vadtal.
- 5. Dvādaśāranayacakra: an ancient polemical treatise giving a résumé of the different philosophical systems with a refutation of the same from the Jain standpoint by Mallavādi Suri with a commentary by Simhasuri Gani: edited by Muni Caturvijayaji.
- 6. Hamsa-vilāsa: of Hamsa Bhikṣu: forms an elaborate defence of the various mystic practices and worship: edited by Swami Trivikrama Tirtha.
- 7. Tattvasangraha: of Śāntarakṣita with the commentary of Kamalaśila: translated into English by Mahamahopadhyaya Dr. Ganganath Jha.
- 8. Krtyakalpataru: of Laksmidhara, minister of King Govindachandra of Kanauj: edited by Principal K. V. Rangaswami Aiyangar, Hindu University, Benares.

9. **Bṛhaspati Smṛti**, being a reconstructed text of the now lost work of Bṛhaspati: edited by Principal K. V. Rangaswami Aiyangar, Hindu University, Benares.

#### III. BOOKS UNDER PREPARATION.

- 1. A Descriptive Catalogue of MSS. in the Oriental Institute, Baroda: compiled by the Library staff, 12 vols., vol. II (Śrauta, Dharma, and Grhya Sūtras).
- Prajñāpāramitās: commentaries on the Prajñāpāramitā, a Buddhist philosophical work: edited by Prof. Giuseppe Tucci, 2 vols., vol. II.
- Saktisangama Tantra: comprising four books on Kāli, Tārā, Sundarī, and Chhinnamastā: edited by B. Bhattacharyya, Ph.D., 4 vols., vols. II-IV.
- 4. Nāṭyadarpaṇa: introduction in Sanskrit giving an account of the antiquity and usefulness of the Indian drama, the different theories on Rasa, and an examination of the problems raised by the text, by L. B. Gandhi, 2 vols., vol. II.
- Gurjararāsāvalī: a collection of several old Gujarati Rāsas: edited by Messrs. B. K. Thakore, M. D. Desai, and M. C. Modi.
- 6. Paraśurāma-Kalpasūtra: an important work on Tantra with the commentary of Rāmesvara: second revised edition by Swami Trivīkrama Tirtha.
- Tarkabhāṣā: a work on Buddhist Logic, by Mokṣākara Gupta of the Jagaddala monastery: edited with a Sanskrit commentary by Pandit Embar Krishnamacharya of Vadtal.
- 8. Mādhavānala-Kāmakandalā: a romance in old Western Rajasthani by Ganapati, a Kāyastha from Amod: edited by M. R. Majumdar, M.A., LL.B.
- 9. A Descriptive Catalogue of MSS. in the Oriental Institute, Baroda: compiled by the Library staff, 12 vols., vol. III (Smrti MSS.).
- 10. An Alphabetical List of MSS. in the Oriental Institute, Baroda: compiled from the existing card catalogue by the Superintendent, Printed Section.
- 11. Nītikalpataru: the famous Nīti work of Kṣemendra: edited by Sardar K. M. Panikkar, M.A., of Patiala.
- 12. Chhakkammuvaeso: an Apabhramsa work of the Jains containing didactic religious teachings: edited by L. B. Gandhi, Jain Pandit.

- 13. Samrät Siddhānta: the well-known work on Astronomy of Jagannatha Pandit: critically edited with numerous diagrams by Pandit Kedar Nath, Rajjyotisi, Jaipur.
- 14. Vimalaprabhā: the famous commentary on the Kālacakra Tantra and the most important work of the Kālacakra School of the Buddhists: edited with comparisons of the Tibetan and Chinese versions by Giuseppe Tucci of the Italian Academy.
- 15. Niṣpannayogāmbara Tantra: describing a large number of maṇḍalas or magic circles and numerous deities: edited by B. Bhattacharyya.
- 16. **Basatin-i-Salatin:** a contemporary account of the Sultans of Bijapur: translated into English by M. A. Kazi of the Baroda College and B. Bhattacharyya.
- 17. Madana Mahārṇava: a Smṛti work principally dealing with the doctrine of Karmavipāka composed during the reign of Māndhātā son of Madanapāla: edited by Embar Krishnamacharya.
- Trişaşţiśalākāpuruṣacaritra: of Hemacandra: translated into English by Dr. Helen Johnson, 4 vols., vols. III-IV.

For further particulars please communicate with—

The Director,
Oriental Institute, Baroda.

# THE GAEKWAD'S STUDIES IN RELIGION AND PHILOSOPHY.

|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Rs. A |   |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|---|
| pare . | The Comparative Study of Religions: [Contents: I, the sources and nature of religious truth. II, supernatural beings, good and bad. III, the soul, its nature, origin, and destiny. IV, sin and suffering, salvation and redemption. V, religious practices. VI, the emotional attitude and religious ideals]: by Alban G. Widgery, M.A., 1922                                                                                                                                                                                                            |       |   |
| 2.     | Goods and Bads: being the substance of a series of talks and discussions with H.H. the Maharaja Gaekwad of Baroda. [Contents: introduction. I, physical values. II, intellectual values. III, æsthetic values. IV, moral value. V, religious value. VI, the good life, its unity and attainment]: by Alban G. Widgery, M.A., 1920. (Library edition Rs. 5)                                                                                                                                                                                                |       | ) |
| 3.     | Immortality and other Essays: [Contents: I, philosophy and life. II, immortality. III, morality and religion. IV, Jesus and modern culture. V, the psychology of Christian motive. VI, free Catholicism and non-Christian Religions. VII, Nietzsche and Tolstoi on Morality and Religion. VIII, Sir Oliver Lodge on science and religion. IX, the value of confessions of faith. X, the idea of resurrection. XI, religion and beauty. XII, religion and history. XIII, principles of reform in religion]: by Alban G. Widgery, M.A., 1919. (Cloth Rs. 3) |       |   |
| Ł.     | Confutation of Atheism: a translation of the <i>Hadis-i-Halila</i> or the tradition of the Myrobalan Fruit: translated by Vali Mohammad Chhanganbhai Momin, 1918                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 0-14  |   |
|        | Conduct of Royal Servants: being a collection of verses from the Viramitrodaya with their translations in English, Gujarati, and Marathi: by B. Bhattacharyya,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |   |
|        | M.A., Ph.D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0-6   | i |